1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 175

Edouard Pocock sont & rechercher dans au moins sept paragraphes différents) ou I’histoire
d’une édition (ainsi les avatars de la publication en France de la Bible polyglotte sont évoqués
en cing ou six endroits successifs).
Frangoise MICHEAU
(Université de Paris 1)

Juan VERNET, Ce que la culture doit aux Arabes d’Espagne. Paris, Sindbad, 1985. 22 x 14 cm.,
461 p.

Ce présent ouvrage de J. Vernet, traduit récemment de 1’espagnol — le titre original était
«La cultura hispano-arabe en Oriente y Occidente », Barcelone, 1978 — permet au public
frangais d’accéder a une véritable somme sur la question majeure vers laquelle convergent les
recherches de I’auteur : la transmission des sciences d’Orient en Occident au Moyen-Age. Ainsi,
comme le précise J. Vernet dans le prologue : « Ce livre prétend faire I’inventaire de ce que la
culture doit aux Arabes d’Espagne. Qu’il soit bien entendu d’emblée que le mot arabe ne renvoie,
pour moi, ni & une ethnie, ni 4 une religion, mais a une langue (.. .) qui fit office de vecteur dans
la transmission des savoirs les plus divers de 1’Antiquité — classique ou orientale — au monde
musulman. L’Islam les réélabora et les accrut de nouveaux apports décisifs; (...) de I’arabe
ils passérent a 1’Occident grice aux traductions en latin et en langues romanes et débouchérent
sur le majestueux déploiement scientifique de la Renaissance ».

L’intérét majeur de ce livre, outre la qualité de ses annotations et son index trés fouillés —
qui occupent une centaine de pages, soit prés du quart de I’ensemble —, réside dans le fait que
J. Vernet a su éviter I’écueil qui eflit consisté a établir un inventaire pur et simple des ceuvres
scientifiques traduites en Andalus entre le X® et le XIII® siécle. Bien au contraire, I’auteur étudie
en détail le contexte historico-culturel qui favorisa I’éclosion de ce qu’il est convenu d’appeler
la culture arabo-musulmane et sa transmission en Occident chrétien, par le biais de 1’Andalus.

L’ouvrage s’organise autour de trois axes principaux :

I. Les fondements historiques : Dans la longue introduction historique, J. Vernet analyse
la création de I’Etat musulman au VII® siécle et le fantastique télescopage des cultures et des
civilisations qu’il provoqua, d’ou le caractére forcément syncrétique des premiéres traductions.
La naissance de la culture arabe passa par plusieurs stades : élaboration d’un systéme de critique
textuelle, d’abord appliqué a la Tradition, puis étendu ensuite 4 d’autres domaines avec la
compilation de dictionnaires synchroniques et diachroniques; formation de chaines ininterrom-
pues de maitres et de disciples; fondation, & Bagdad, de la Bayt al-hikma, premiéres traductions
en arabe.

Puis ’auteur se penche sur la genése de la science arabe en Andalus et les raisons qui firent
de la « Péninsule Ibérique au Moyen-Age le plus grand centre culturel mondial grice aux
Musulmans et aux Juifs » selon la définition de G. Sarton. Car si le premier siécle de ’occupa-
tion musulmane fut totalement stérile du point de vue des sciences, il n’en fut pas de méme par

BCAI 4 (1987) J. Vernet: Ce que la culture doit aux Arabes d’Espagne, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

la suite, notamment & partir du régne de “Abd al-Rahman IT (206/822 - 238/852) qui fut choisi
par les historiens andalous, tels qu’Ibn Gulgul ou le qadi Sa‘id, comme point de départ de leurs
histoires respectives — le Kitab tabaqat al-atibbd’ et les Tabagdt al-umam.

Ensuite, le Califat de Cordoue (929-1031) marqua le début de trois siécles d’apogée de la
culture espagnole. Une des préoccupations majeures des savants est alors la classification des
sciences qui va de pair avec la mise en place d’un enseignement structuré et parfois d’examens,
comme en médecine. D’autre part, des centres culturels se créent autour de riches bibliothéques.
Enfin, la grande tolérance politique et religieuse de califes éclairés encourageait 1’« inquiétude »
intellectuelle de scientifiques de diverses races et religions qui collaboraient étroitement.

Mais la guerre civile (fitna), qui marqua la fin du Califat, entraina la fuite d’un grand nombre
d’intellectuels, en quéte de paix, vers des régions périphériques d’al-Andalus. Toutefois, sur
le terrain préparé durant la période califale, et malgré I’avénement des Reyes de Taifas au XI°
siécle, la science fut cultivée d’un bout 4 ’autre du pays avec une grande intensité. Ce fut le cas
des sciences de la nature et de la médecine avec Ibn Wafid (m. 467/1074) ou Ibn Zuhr (m. 557/
1161). D’ailleurs, on estime que le XI° siécle fut le siécle de ’astronomie et le XII°® celui de la
médecine, avec, au premier chef, Averroés (m. 585/1198), auteur du Colliget (K. al-kulliyat).

Jusqu’au XIII® siécle, I’activité scientifique des Musulmans andalous manifeste sa vigueur,
puis elle décline brutalement avec la chute des Almohades, la percée des Chevaliers chrétiens
et la montée de l'insécurité.

2. La transmission de la science d’Orient en Andalus : J. Vernet consacre le chapitre 3 a
cette question en réunissant un maximum de données sur les textes traduits et en analysant les
techniques de traduction. Le but de cette énorme activité était de faire passer en arabe le meil-
leur de la production grecque. Pour cela, il y eut deux types d’« éditeurs » : 1’état, représenté
par le Calife avec une institution : la bayr al-hikma, et les mécénes d’autre part. J. Vernet traite
aussi, fort opportunément, des erreurs de traduction et des conditions qui les rendaient possibles.

3. L’état de la science en Espagne musulmane a partir du X° siécle et les traductions de I’arabe
au latin et & I’hébreu : c’est la partie la plus approfondie de cette étude. En effet, J. Vernet y
analyse systématiquement la position des sciences en Espagne, siécle par siécle et domaine par
domaine. Ainsi saisit-on clairement I’ampleur et la nature des traductions qui s’effectuérent
en philosophie, médecine, sciences occultes, mathématiques, optique, physique, astronomie,
alchimie, etc...

Les premiéres traductions de Parabe au latin se firent dans la Marche d’Espagne vers le
milieu du Xe siécle. Elles sont souvent des gloses anonymes d’ceuvres orientales dont il est diffi-
cile d’établir I"auteur. L’activité que déployaient certains centres catalans pour la diffusion de
la science arabe attira de toute I’Europe des érudits, laics ou moines, avides de savoir. Mais
comme la terminologie était loin d’étre clairement établie, que les traités ne contenaient que
les grandes lignes résumées des originaux arabes, on peut imaginer que les lecteurs les compre-
naient fort mal.

Par contre, 4 partir du XII® siécle, les choses sont plus claires. De nombreux érudits — dont
la plupart s’attachérent a [’archevéque Raymond, fondateur de I’Ecole de Toléde — eurent le

BCAI 4 (1987) J. Vernet: Ce que la culture doit aux Arabes d’Espagne, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 177

mérite d’avoir fait connaitre, outre la science arabe, la science classique a 1’Occident bien avant
les premiéres versions directes & partir des originaux grecs. Citons, parmi ces traducteurs, Gérard
de Crémone, Hermann le Dalmate et Abélard de Bath.

Au XIII® siécle, quatre facteurs favorisent le transfert des idées d’Orient en Occident :

— En Italie du sud, empereur Frédéric II réunit & sa cour les meilleurs connaisseurs chré-
tiens, dont Michel Scot, formé & Toléde.

— Alphonse X, roi de Castille, suit une politique similaire qui ’améne a4 commander de
nombreuses traductions.

— L’apparition des premiéres universités européennes lance une dynamique scientifique
irréversible.

— La qualité des traductions de I’arabe a 1’hébreu.

L’influence de ces traductions ne fut pas uniquement considérable au niveau scientifique, mais
sur le plan méme des institutions. Il semble bien que les asiles d’aliénés et les permis d’exercer
la médecine furent copiés sur la médecine arabe.

Enfin, J. Vernet clbt cette somme par I’examen des prolongements de ces traductions dans
les domaines artistique et littéraire jusqu’au XVe¢ siécle. Ce qui fait de cet ouvrage une magni-
fique synthése indispensable a tout chercheur désireux de mieux comprendre la nature de la
science en Espagne médiévale.

Floréal SANAGUSTIN
(Paris)

AL-BIRUNI, Kitab Magalid ‘ilm al-Hay’a, (La trigonométrie sphérique chez les Arabes de
I’Est a la fin du X°© siécle), texte établi et traduit par Marie-Thérése Debarnot.
Damas, I.F.D., 1985. 23 x 31 cm., xxvii -+ 314 p.

Marie-Thérése Debarnot édite, traduit et commente « Les clefs de 1’astronomie » d’al-Biruni,
en replagant cet ouvrage & I'intérieur de I’histoire de I’astronomie sphérique dans le monde
arabe; elle montre ainsi qu’il se place 4 une époque charniére de I’évolution de cette science.

Trés longtemps, la trigonométrie sphérique n’a ¢té considérée que comme une science auxi-
liaire de I’astronomie. A partir du IX® siécle, les astronomes arabes travaillérent sur la base des
formules de trigonométric de Ptolémée dans son Almageste, ou les calculs sont effectués avec
les longueurs de cordes des arcs, en utilisant le « quadrilatére de Menelaus », figure trés lourde
qui met en jeu des rapports composés; ces astronomes arabes systématisant alors I’emploi du
sinus, d’origine indienne, et introduisant la notion de tangente. Au cours du X¢ siccle, la trigo-
nométrie prend une place de plus en plus grande dans les traités d’astronomie, et les auteurs
s’orientent vers la « figure qui dispense du quadrilatére », ce qui revient en fait a la résolution
de triangles sphériques. Cette évolution est continue jusqu’au XIII® siécle, o Nasir al-Din
al-Tasi, dans son traité sur le « quadrilatére » (ou la « figure-secteur » comme ’appelle M.T.D.),
donne une indépendance compléte a la trigonométrie, comme telle, par rapport a I’astronomie.

23

BCAI 4 (1987) J. Vernet: Ce que la culture doit aux Arabes d’Espagne, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



