172 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

paléographie : celles-ci devront, dans un avenir qu’on espére proche, faire I’objet d’une classi-
fication indépendante des appellations de la calligraphie. Il suffit pour s’en convaincre de
comparer le nash « calligraphique » du manuscrit Arabe 537 (notice 351, pl. XIX A) ct le nash
de, par exemple, la copie Arabe 384 (notice 344, pl. XVII). L’ambiguité impliquée par le
terme « nash» en paléographie est au moins aussi grande que pour le « coufique ».

Mais la prépondérance de la calligraphie, qui s’exerce parfois dans ce catalogue au détriment
de la paléographie, résulte de la définition méme de I’entreprise, et d’une séparation un peu
artificielle (comme on ’a constaté pour les reliures), entre les copies du Coran et les autres
manuscrits arabes.

C’est de toutes fagons délibérément que Frangois Déroche a privilégié la calligraphic pour
analyser des documents qui, dans P’ensemble, s’y prétaient particuliérement bien. Outil de
travail précieux, son catalogue, systématique et rigoureux, se distingue par une concision exem-
plaire. C’est non seulement un guide méthodologique pour la description des décors et des
reliures islamiques, mais aussi désormais [’ouvrage de référence en matiére de calligraphie
coranique.

Geneviére HUMBERT
(C.N.R.S., Paris)

Josée BALAGNA, L’imprimerie arabe en Occident (XVI', XVII° et XVIII® siécles), préface
de Marie-Renée Morin. Paris Maisonneuve et Larose, 1984. Collection Islam et
Occident. 153 p.

Dans la collection Islam et Occident que dirige Philippe Senac aux éditions Maisonncuve et
Larose, Josée Balagna, responsable du service des imprimés arabes a la Bibliothéque Nationale
de Paris, retrace en quelque 130 pages I’histoire de I'imprimerie arabe en Occident. Depuis le
premier imprimé arabe — un livre d’heures destiné a I’Eglise grecque orthodoxe melkite édité
en 1514 2 Fano en Italie — jusqu’aux derniéres éditions du XVIII® siécle, ce sont un peu plus
de deux cents livres, entiérement ou partiellement en arabe, qui ont été publiés dans les divers
pays d’Europe. Avec patience et passion, P'auteur a étudié, parfois exhumé, ces belles et vieilles
éditions qu’elle présente ici selon ’ordre chronologique de parution. Si Pimpression de chacun
de ces ouvrages est un phénoméne isolé soulevant des questions matérielles, intellectuelles, voire
religieuses et politiques, ’histoire de ces imprimés est aussi solidement lie a la société du temps
et apporte un éclairage complémentaire sur les relations de I’Europe avec le Proche-Orient et
avec la culture arabo-islamique.

Plus d’un siécle aprés 'impression de la Bible de Gutenberg, les éditions en arabe se comptent
sur les doigts d’une seule main; la curiosité d’esprit et le bouillonnement intellectuel de la
Renaissance, s’ils ont conduit 4 I’impression de nombreuses traductions latines d’ouvrages
arabes, n’ont pas entrainé un développement de 1’édition en arabe. Plus décisif semble avoir
été 'intérét porté par la Papauté aux chrétiens d’Orient. Aux lendemains du Concile de Trente,
le catéchisme édité par la Compagnie de Jésus en 1566 s’inscrit dans la politique d’affermissement

BCAI 4 (1987) J. Balagna: L'imprimerie arabe en Occident (XVle, XVlle et XVllle siecles), recensé par Fr. Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 173

du pouvoir pontifical et d’expansion de la doctrine catholique romaine dans le monde
oriental et slave. Cette orientation trouve son achévement dans la création en 1584 de la Typo-
graphie des Médicis sous I'impulsion du Pape Grégoire XIII. Un orfévre-graveur parisien, Robert
Granjon, installé & Rome en 1578, fournit quatre jeux de caractéres arabes d’une « supréme
élégance inimitable » (page 37). Entre 1589 et 1594, des volumes superbes vont sortir des presses
médicéennes : les Evangiles en arabe et latin, deux ouvrages de grammaire (celui d’Ibn al-Hagib
et celui d’Ibn Agurriim), la Géographie d’al-Idrisi, le Canon et autres traités médicaux d’Avicenne,
les Eléments de Géométrie d’Euclide dans la version de Nasir al-Din al-Tusi. En 1595, la Hollande
entre en scéne avec 1’édition par Rapheleng, imprimeur & Leyde, d’un alphabet : cette entreprise
est liée aux débuts de I’Université de Leyde et & la naissance des études arabes sous I’'impulsion
de Scaliger.

Au XVII® siécle, la Hollande se livre en effet & un labeur continu. Les tenants successifs de
la chaire d’arabe a Leyde, Thomas Erpenius et Jacques Golius, publient nombre d’ouvrages
liés a Penseignement de la langue, & commencer par la Grammatica arabica de 1613, plusieurs
fois rééditée. La multiplication en Hollande, mais aussi en Allemagne et en Italie, de traités
grammaticaux, de dictionnaires, d’ouvrages polyglottes a des fins d’exégése, prouve la faveur
dont jouit I’étude de 1’arabe. Fabriquer une typographie arabe est devenu une opération plus
simple qu’au siécle précédent et les caractéres désormais utilisés cherchent avant tout la correction
et la clarté.

L’Italie abandonne les réalisations profanes qui caractérisaient 1’esprit des Médicis pour se
consacrer a la publication de livres catholiques; la Sacrée Congrégation de la Propagande de
la Foi imprime inlassablement des ouvrages destinés 4 soutenir la propagande romaine en
Orient. Depuis la Doctrina christiana en 1613 (traité de doctrine chrétienne écrit par Bellarmin,
cardinal jésuite) jusqu’a 1’édition en 1671 d’une Bible arabe qui est, peu ou prou, la traduction
de la Vulgate latine : signe d’un raidissement de I’Eglise romaine pour imposer sa norme en
matiére d’Ecriture Sainte.

L’histoire de 1’édition arabe en France au XVII® siécle est dominée par la figure de Savary de
Bréves, et ’auteur se plait a retracer les épisodes complexes et ténébreux de la carriére de ce
diplomate. Ambassadeur de France d’abord au Levant, puis 2 Rome, il avait créé une typo-
graphie arabe, dont il rapporta les caractéres lorsqu’il fut rappelé a Paris par Marie de Médicis.
1l reprend alors I’idée, toujours dans 1’air, d’une Bible polyglotte. Mais I’homme est trop lié
au parti dévot pour que son projet aboutisse de son vivant. Néanmoins un éditeur parisien,
Antoine Vitray, utilisa les caractéres de Savary pour faire quelques éditions. Notamment il
imprima en 1630 le célébre traité en faveur des chrétiens attribué a Mahomet; la publication
de ce texte, compris comme la preuve de la tolérance musulmane vis-a-vis des chrétiens, s’inscrit
dans la politique des rois de France : amitié¢ pro-ottomane et soutien des chrétientés orientales.
Malgré les difficultés matérielles, les rivalités intestines, les avatars multiples, la Bible polyglotte,
avec ses dix magnifiques volumes mesurant chacun 50 cm de haut et 10 cm de large, est
terminée par Antoine Vitray. Si ’impression arabe avait piétiné sous Louis XIII, elle disparut
sous Louis XIV, malgré un intérét certain et grandissant pour I’Orient. Le manque de savants
francais aptes a la tAche ardue qu’est ’édition scientifique suffit-il & expliquer ce curieux phéno-
méne (voir page &8)?

BCAI 4 (1987) J. Balagna: L'imprimerie arabe en Occident (XVle, XVlle et XVllle siecles), recensé par Fr. Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Au milien du XVII® siécle, I’Angleterre se met & son tour a 1’édition en arabe, grice au savant
théologien Edouard Pocock, auquel on doit les premiéres publications d’ouvrages d’histoire,
Sa‘id b. al-Bitriq et Ibn al-"Ibri.

Le début du XVIII® siécle n’est guére plus riche. Une édition retient néanmoins ’attention
de l’auteur, et la nétre : I’ Horologion, livre d’heures en grec et arabe, de rite byzantin melkite,
imprimé a Bucarest en 1702. Cette initiative montre que les chrétiens syriens melkites, pas
satisfaits par les ouvrages catholiques romains en arabe, ont cherché a éditer leurs propres textes;
en effet, le patriarche Athanase III Dabbas transporta I’art de ’imprimerie arabe de Bucarest
a Alep en Syrie; de ces premiéres presses orientales sortirent textes bibliques et patristiques;
mais c’est ]a une autre histoire, hors du champ d’investigation que s’est donné J. Balagna, tout
comme les premiéres éditions faites a Istanbul aprés 1726, date d’un décret du sultan Ahmed III
encourageant 1’utilisation des nouvelles techniques d’impression.

Les éditions allemandes, hollandaises et anglaises continuent I’effort amorcé au siécle précé-
dent : ainsi les travaux d’Albert Schultens, éditeur des Magamat de Hariri et de la biographie
de Saladin par Ibn Saddad, ou ceux de Johann Jacob Reiske, éditeur & son tour des Séances de
Hariri, de la Mu'allaga de Tarafa, des poémes d’al-Mutanabbi. Les orientalistes du moment
s’acheminent vers une recherche de type scientifique, empreinte de rigueur, qui donne la pri-
mauté a 1’édition des grands classiques de la culture arabe.

On assiste, en effet, pendant les derniéres décennies du XVIII® si¢cle, & une multiplication
des éditions (les arabisants européens publient trois, parfois quatre, ouvrages la méme année),
a ’apparition de nouveaux lieux d’édition (Espagne, Russie, Portugal) et & un élargissement des
préoccupations intellectuelles qu’attestent les éditions d’Abu °I-Fida, d’Ibn al-Wardi, de "Abd
al-Latif, de Magqrizi, ou encore ce magnifique folio d@i & Rosario Gregorio : Rerum arabicarum
quae ad historiam Siculam spectant ampla collectio.

Cette revue se termine par les travaux de la France révolutionnaire : édition de I’Adresse de la
Convention Nationale au Peuple frangais, datée de I’an III, en deux versions frangaise et
arabe ... qui utilise les caractéres typographiques de Savary de Bréves conservés a 'imprimerie
royale et inutilisés depuis plus d’un siécle! Ainsi, lorsque s’achéve le XVIII® siécle, Paris réap-
parait et transporte au Caire un matériel complet de typographie en caractéres arabes ...

Si les éditions européennes sont rares, un peu plus de deux cents en trois cents ans, ce n’est
pas en raison des difficultés que provoque la fabrication de caractéres typographiques arabes,
celles-ci ont été vite et bien résolues. Mais parce qu’imprimer représente de gros investissements;
or, si des Européens comprennent 1’arabe, ils restent peu nombreux et ceux d’entre eux capables
d’éditer des textes sont encore plus rares. En ’absence de précision sur le cofit et la diffusion des
éditions, il est néanmoins difficile de pousser plus avant la réflexion et I’on ne peut que souhaiter
des recherches ultérieures en ce domaine.

L’intérét du livre de J. Balagna est de montrer, dans chaque cas, quels intéréts, quels hommes,
quels travaux ont permis une édition en arabe. Et il n’est pas difficile de partager son enthou-
siasme de bibliophile pour les beaux livres anciens, fruits d’un dur labeur et parfois de cocasses
péripéties. On pourra tout au plus regretter que le parti rigoureusement chronologique oblige
le lecteur & sauter constamment d’un pays a ’autre, d’un éditeur & un autre, d’un sujet a un
autre, et ne lui permette pas de suivre aisément ’ceuvre d’un homme (ainsi les éditions dues a

BCAI 4 (1987) J. Balagna: L'imprimerie arabe en Occident (XVle, XVlle et XVllle siecles), recensé par Fr. Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 175

Edouard Pocock sont & rechercher dans au moins sept paragraphes différents) ou I’histoire
d’une édition (ainsi les avatars de la publication en France de la Bible polyglotte sont évoqués
en cing ou six endroits successifs).
Frangoise MICHEAU
(Université de Paris 1)

Juan VERNET, Ce que la culture doit aux Arabes d’Espagne. Paris, Sindbad, 1985. 22 x 14 cm.,
461 p.

Ce présent ouvrage de J. Vernet, traduit récemment de 1’espagnol — le titre original était
«La cultura hispano-arabe en Oriente y Occidente », Barcelone, 1978 — permet au public
frangais d’accéder a une véritable somme sur la question majeure vers laquelle convergent les
recherches de I’auteur : la transmission des sciences d’Orient en Occident au Moyen-Age. Ainsi,
comme le précise J. Vernet dans le prologue : « Ce livre prétend faire I’inventaire de ce que la
culture doit aux Arabes d’Espagne. Qu’il soit bien entendu d’emblée que le mot arabe ne renvoie,
pour moi, ni & une ethnie, ni 4 une religion, mais a une langue (.. .) qui fit office de vecteur dans
la transmission des savoirs les plus divers de 1’Antiquité — classique ou orientale — au monde
musulman. L’Islam les réélabora et les accrut de nouveaux apports décisifs; (...) de I’arabe
ils passérent a 1’Occident grice aux traductions en latin et en langues romanes et débouchérent
sur le majestueux déploiement scientifique de la Renaissance ».

L’intérét majeur de ce livre, outre la qualité de ses annotations et son index trés fouillés —
qui occupent une centaine de pages, soit prés du quart de I’ensemble —, réside dans le fait que
J. Vernet a su éviter I’écueil qui eflit consisté a établir un inventaire pur et simple des ceuvres
scientifiques traduites en Andalus entre le X® et le XIII® siécle. Bien au contraire, I’auteur étudie
en détail le contexte historico-culturel qui favorisa I’éclosion de ce qu’il est convenu d’appeler
la culture arabo-musulmane et sa transmission en Occident chrétien, par le biais de 1’Andalus.

L’ouvrage s’organise autour de trois axes principaux :

I. Les fondements historiques : Dans la longue introduction historique, J. Vernet analyse
la création de I’Etat musulman au VII® siécle et le fantastique télescopage des cultures et des
civilisations qu’il provoqua, d’ou le caractére forcément syncrétique des premiéres traductions.
La naissance de la culture arabe passa par plusieurs stades : élaboration d’un systéme de critique
textuelle, d’abord appliqué a la Tradition, puis étendu ensuite 4 d’autres domaines avec la
compilation de dictionnaires synchroniques et diachroniques; formation de chaines ininterrom-
pues de maitres et de disciples; fondation, & Bagdad, de la Bayt al-hikma, premiéres traductions
en arabe.

Puis ’auteur se penche sur la genése de la science arabe en Andalus et les raisons qui firent
de la « Péninsule Ibérique au Moyen-Age le plus grand centre culturel mondial grice aux
Musulmans et aux Juifs » selon la définition de G. Sarton. Car si le premier siécle de ’occupa-
tion musulmane fut totalement stérile du point de vue des sciences, il n’en fut pas de méme par

BCAI 4 (1987) J. Balagna: L'imprimerie arabe en Occident (XVle, XVlle et XVllle siecles), recensé par Fr. Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



