164 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 4

Dans I'importante Introduction de M. Marc Gaborieau, relevons deux points. « L’Islam,
religion individuelle de salut, n’a jamais été ce tout organique; il n’est pas & la maniére de 1’hin-
douisme une religion de société ... » (p. 16) : voild bien, qu’on nous pardonne de le dire, une
grosse erreur. Elle est totalement démentie par la Coutume canonique (Sunna), par la prévalence
de la Loi musulmane (Sari‘a), par I’ensemble de Phistoire et de la pensée islamiques. La o il
est libre d’exercer pleinement son emprise, 1’islam se présente comme une globalité totalitaire
qui pose sa marque et ses régles sur tous les domaines de Ia vie. Un second point est celui de
la stratification de la société islamique en Inde. Peut-on parler de castes musulmanes? On sait
que M. Gaborieau s’est beaucoup intéressé a cette question. 11 y revient dans un article récent :
« Hiérarchie sociale et mouvements de réformes chez les musulmans du sous-continent indien »,
Social Compass, t. XXXIII, Louvain-la-Neuve, 1986, 237-256. Quoi qu’il en soit du concept
de « caste », qui nous semble ici tout a fait ambigu, on ne saurait nier dans I’islam indien I’exis-
tence de catégories sociales rigoureusement étagées (cf. I’Index, p. 196, au mot jaz, et y ajouter
une référence a la p. 119). Bien loin que le systéme hindou des castes soit en violent contraste
a «I’égalitarisme » musulman, on a méme pu dire que I’homologie des deux sociétés dans leur
structure hiérarchique a été un facteur positif de leur convivance et de leur compénétration au
long de I'histoire.

Enfin, nous voulons rendre hommage a I’article magistral consacré par M. Friedmann 4 la
pensée sur l’hindouisme des auteurs musulmans ayant vécu en Inde : d’al-Birini a Sayyid
Ahmad Han, en passant par Amir Husrow, Mir Ma‘sum etc. Une information sans faille, une
intelligence aigué des attitudes et de leurs ressorts, un juste sens du conditionnement général
des esprits et du poids massif de la tradition, servis par une grande clarté d’exposition, font de
ces pages un acquis précieux pour l’histoire des rapports entre l’islam et les autres religions.

Guy MonNoT
(E.P.H.E., Paris)

Canadian Journal of African Studies. Revue Canadienne des Etudes Africaines, volume 19,
numéro 2, 1985, numéro thématique, « Les défricheurs de I'Islam en Afrique occi-
dentale. Islamic Religious Leaders in West Africa ».

Une Table Ronde internationale sur « Les agents religieux islamiques en Afrique tropicale »
s’est tenue a Paris les 15-17 décembre 1983, sous I’égide de la Maison des sciences de I’homme,
organisée par Jean-Louis Triaud et Louis Brenner. Elle fut trés riche, dans sa table des matiéres
et dans son déroulement. Cette richesse s’est ensuite dispersée entre plusieurs lieux de publication.
L’un d’eux est ce numéro de la revue canadienne.

Bogumil Jewsiewicki et Jean-Louis Triaud situent d’abord utilement le dossier dans les
études historiques, africanistes et islamologiques des années récentes et dans les convergences
thématiques et pratiques de quelques équipes. Plus fortement, J.L. Triaud met en valeur ’ori-
ginalité de cet espace historique, politique, social, et aussi historiographique, qu’est I’islam de

BCAI 4 (1987) Collectif: Canadian Journal of African Studies. Revue canadienne des études africaines, vol. 19 n? 2, 1985, n2 thématique: «Les défricheurs de I'lslam en
Afrique occidentale. Islamic Religious Leaders in West Africa», recensé par H. Moniot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 165

I’Afrique occidentale. Il montre comment s’est précisé 1’intérét porté aux « hommes de religion »,
a leurs réseaux et leurs filiéres, et combien divers sont les pionniers et les militants de 'islam,
bien au-dela des grands lettrés et savants, et que la fascination de 1’écrit ne doit pas nous cacher
I’impact des prédications orales et des pédagogies plus obscures. Les matériaux biographiques
si nécessaires & la connaissance de ce champ d’étude doivent donc &tre cherchés aussi dans des
enquétes orales et socialement diversifiées. Les formes et les réalités de la transmission du savoir,
jadis, hier, aujourd’hui, sont ce qu’il nous faut notamment pouvoir apprécier.

Suivent quatre des communications de la Table Ronde. Jean Boyd et Murray Last (The role
of women as « agents religieux » in Sokoto) analysent une situation qui n’est pas la plus clas-
sique dans la tradition musulmane ni la plus reconnue dans I’image recue de ’islam : celle de
femmes pieuses et instruites engagées dans des activités religieuses; on la trouve au Sokoto tel
que I’a forgé au début du XIX® s. le mouvement du « shehu » Usman dan Fodio (‘Utman b.
Fidi), en remplacement des cités hausa. Les auteurs montrent la place faite aux femmes dans
ce nouveau milieu, puis la création, aux deux tiers du siécle, d’'une association religieuse de
femmes et son maintien durable, et ils esquissent enfin la production intellectuelle de six filles
du shehu.

Abd El Wedoud ould Cheikh et Bernard Saison (Le théologien et le somnambule : un épisode
récent de D’histoire almoravide en Mauritanic) examinent le cas d’un réveil de mémoire :
al-Muradi al-Hadrami, connu par les sources écrites comme compagnon de 1’émir almoravide
Abi Bakr b. “Umar, réapparait dans la tradition orale et écrite mauritanienne dans la seconde
moitié du XVII® s. comme saint, mystique et thaumaturge. Peut-on restituer les enjeux et les
significations d’un tel retour?

Jean-Loup Amselle apprécie « Le wahabisme a Bamako, 1945-1985», dont la diffusion est
liée a la multiplication des pélerinages & partir des années 30 et au retour vers 1945 des premiers
diplomés ouest-africains de I’université al-Azhar. L’aspect antimaraboutique et « bourgeois »
du wahabisme a séduit les marchands, et ses propagateurs leur proposaient pour leurs enfants
un systéme d’enseignement moderne, en arabe. La coloration nationaliste et proarabe du milieu
wahabiste le désigne a la répression gouvernementale en 1957. L’auteur observe I’évolution
du recrutement en liaison avec la crise économique, sociale et idéologique du Mali contemporain.

Mme Diara Bintou Sanakoua présente «les écoles ‘coraniques’ au Mali, problémes actuels ».
Son enquéte a porté sur Bamako et Mopti, et montre la crise profonde d’une vieille institution,
concurrencée dans sa fonction de formation islamique par la radio et les préches publics,
délaissée pour les medersas, mal adaptée 4 des valeurs et & des circonstances nouvelles, et
pourtant détentrice de quelques atouts.

Le texte de Dennis D. Cordell, extérieur a la Table Ronde (The Awlad Sulayman of Libya
and Chad : Power and adaptation in the Sahara and Sahel) est un élément d’histoire saharienne
et libyco-tchadienne sur le temps long (XVIIIe-XIX¢® s.) : économie, société, politique sur fonds
de réalités géographiques durables.

Henri MoNIOT
(Université¢ de Paris VII)

29

BCAI 4 (1987) Collectif: Canadian Journal of African Studies. Revue canadienne des études africaines, vol. 19 n? 2, 1985, n2 thématique: «Les défricheurs de I'lslam en
Afrique occidentale. Islamic Religious Leaders in West Africa», recensé par H. Moniot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

166 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 4

Magali MoRsy, North Africa 1800-1914 (A Survey from the Nile Valley to the Atlantic).
London and New York, Longman, 1984. 24 x 16 cm., 356 p.

1l existe peu d’ouvrages qui cherchent a présenter une synthése de I’évolution du monde arabe
sud-méditerranéen pendant la mise en place de la domination impériale européenne. On a de
plus tendance a opposer le Maghreb (voire le seul Maroc) 4 I’Empire Ottoman. Magali Morsy
a fait un autre choix. Elle oppose plutdt les ensembles indépendants (au moins en pratique),
c’est-a-dire Maroc, Régences et Egypte, au cceur de I’Empire. Et il y a de bonnes raisons pour
agir ainsi : les chemins parcourus sont a bien des égards comparables et les résultats obtenus
se ressemblent aussi. Entre les années 1800 (fin de la Course, mais aussi occupation frangaise
en Egypte) et 1882 (prise d’Alexandrie mais aussi de Tunis), sans compter les années 1900 qui
voient partout la mainmise capitaliste directe, les points de comparaison se multiplient. Partout
on retrouve le double phénomeéne de ’endettement et des résistances, méme si les formes prises
par ces derniéres varient. Entre les mouvements algériens, la crise égyptienne de 1882, la révolte
soudanaise, les rébellions tunisiennes ou le giha@d des Saniisi en Cyrénaique, il y a des divergences
importantes. On peut néanmoins les réduire a I’affirmation d’une autonomie que I’unification
du monde méditerranéen sous la coupe occidentale ne pourra étouffer.

En suivant un plan clair et trés structuré (les fondements du XIX® s.; ’ouverture coloniale;
la mise en place impériale; les résistances), I’ceuvre de Magali Morsy parvient 3 présenter un
tableau clair et qui tient compte de la plupart des acquis récents de 1’historiographie. Le choix
d’une chronologie simple mais fondamentale (1800 - 1848 - 1882 - 1914) permet d’inscrire une
histoire complexe dans un cadre compréhensible. L’étude paralléle des divers ensembles géo-
graphiques retenus permet a chacun soit de trouver une synthése régionale (sans doute la pre-
miére), soit de reconstruire une approche par pays sur la durée du XIX® s. Aidé par des cartes
claires, des tableaux parfaitement explicatifs (démographie, dynasties, événements, structures
administratives et données économiques), un choix de textes réfléchi et un index, le lecteur trou-
vera dans cette ceuvre a la fois un manuel exceptionnel et un véritable travail de recherches. Car
I’écriture d’une telle synthése dépasse largement [’exercice de type universitaire. D’une part
parce que nous ne disposons pas de livres comparables, d’autre part parce qu’elle exige un
équilibre difficile entre le déroulement diachronique et les thémes d’analyse.

En présentant en premiére partie les contraintes historiques et géographiques, puis en suivant
une histoire qui se déroule malheureusement selon une logique implacable, ’auteur parvient
a rendre compte aussi bien des similitudes que des différences. Bien shr, le XIX® siécle devient
le théatre de la domination capitaliste et coloniale. Bien siir, il est difficile de mettre de coté
les mutations de I’Empire Ottoman qui continue a jouer, méme au Maghreb, un rdle éminent;
et I’on peut regretter que les interrogations récentes sur les fondements de la seconde industria-
lisation des années 1930 ne soient pas présentées en derniére partie. Les travaux de J. Marseille
ou d’A. Plessis auraient trouvé la leur application immédiate. Méme s’ils ne sont pas spécialement
consacrés a I’Afrique du Nord blanche, ils conduisent a des réinterrogations essentielles. En
mettant en cause I'impact de ’économie de traite sur les métropoles, ils aménent a repenser les
formes prises par la pression impérialiste 4 1’aube du XX° siécle. On peut aussi regretter que

BCAI 4 (1987) Collectif: Canadian Journal of African Studies. Revue canadienne des études africaines, vol. 19 n? 2, 1985, n2 thématique: «Les défricheurs de I'lslam en
Afrique occidentale. Islamic Religious Leaders in West Africa», recensé par H. Moniot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



