144 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Jeanne VIDAL, Quand on brilait les morisques, 1544-1621, préface de Louis Cardaillac.
Nimes, Impr. Barnier, 1986. In-8°, 269 p.

A travers les minutes des procés conservées dans les archives de 1’Inquisition 3 Madrid et a
Cuenca, Mme Jeanne Vidal a étudié la vie et les tentatives de survie d’une minorité religieuse,
entre I’époque ou la libéralité promise disparait, et celle ou, faute de « coupables», puisque
la plupart de ceux-ci sont expulsés, on revient & une certaine libéralité. L auteur nous présente
donc & la fois la répression lancée par I’Inquisition contre les morisques et la résistance de ces
derniers a toute tentative d’assimilation afin de conserver leur identité.

Les communautés morisques en Espagne, cette permanence de 1’Islam aprés la « Reconquista »,
trouvérent tout d’abord des alliés dans I’aristocratie fonciére, que ce soit en Aragon ou 4 Valence,
régions qui font ’objet de cet ouvrage; mais a partir de 1559 cet appui cessa car le Saint Office
contrdla villes et bourgs ruraux. Aprés 1582, la résistance de ces nouveaux chrétiens se traduisit
par des contre-rites, qu’il s’agisse de baptémes, de cérémonies de mariage ou de rites funéraires.
La résistance quotidienne de ces persécutés était soutenue par des chefs spirituels, les Alfaquis
et les « Dogmatistas », qui maintenaient la foi et les coutumes coraniques.

Curieusement les morisques s’alliérent aux protestants frangais : ces deux minorités religieuses
avaient un ennemi commun, le Catholicisme; certains morisques préférérent quitter leur patrie
d’origine et gagner soit le Maghreb, soit des provinces ottomanes. Certains groupes résistérent
méme par les armes a I’Inquisition, comme & Belchite dans la province de Grenade et la révolte
des Apujarras en 1568.

L’Inquisition s’était donné les moyens de sévir contre ces « faux » chrétiens : tournées dans
I’ensemble du territoire espagnol divisé en districts, appel aux témoignages, et & partir de 1584
usage de la torture pour obtenir d’un futur condamné a mort la dénonciation de parents ou d’amis.
Aprés I’expulsion de 1609-1610, la Suprema tenta plutét de convertir réellement ceux qui avaient
pu rester sur place, on était revenu a une situation plus tolérante.

Dans les divers procés des morisques « relajados » (remis au bras séculier afin d’étre briilés),
on distinguait les « relajados en persona» et les «relajados en estatua» (ceux en fuite ou
défunts), ces derniers étant la grande majorité; tous voyaient leurs biens saisis.

11 faut noter, et I’auteur insiste sur ce point, que les condamnations effectives au biicher étaient
rares : 2,53 9 de toutes les peines prononcées par les Inquisiteurs a 1’égard des morisques pendant
la période et dans I'aire géographique étudiées. En annexe, Mme J.V. nous donne la liste de tous
les condamnés en personne ou en effigie, avec leur lieu d’origine. Tout au long de son étude les
exemples se succeédent et les procés utilisés sont analysés minutieusement, un peu trop peut-étre,
car cela rompt le fil du récit. La bibliographie et les sources d’archives sont fort bien indiquées,
mais il est dommage qu’un index alphabétique des lieux et des personnes ne les accompagne
pas. Légéres critiques pour un ouvrage de référence excellent et trés scientifiquement documenté.

Chantal de LA VERONNE
(C.N.R.S., Paris)

BCAI 4 (1987) J. Vidal: Quand on br{lait les Morisques, 1544-1621, recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 145

Dj. JACQUES-MEUNIE, Le Maroc saharien des origines a 1670. Paris, Klincksieck, 1982.
2 vol., 990 p.

L’absence presque totale de publications sur le Maroc saharien a incité Pauteur a entre-
prendre un magistral travail d’ensemble sur cette région, éclairant les sources écrites encore
disponibles par sa connaissance des lieux, des populations et de leurs parlers. Ces deux volumes
dégagent I’existence d’une histoire encore jamais écrite, d’un pays dont la singularité et 1’im-
portance étaient jusqu’alors passées inapercues. Base de départ des prétendants et fondateurs
de dynasties au Maroc, siége de la prestigieuse Sigilmasa, grand lieu de passage des caravanes
vers 1’or du Soudan et les richesses de 1’Orient, son contrdle était essentiel aux maitres du Nord
pour disposer des moyens de régner et acquérir de I’Europe les armements indispensables. Ayant
fait I’objet d’une thése de doctorat d’Etat, cet ouvrage, fruit d’une quinzaine d’années de recherche,
se divise en deux volumes se faisant suite chronologiquement et ayant pour titre : I. Le Maroc
saharien des origines au XVI° siécle; II. Le Maroc saharien du XVI® siécle 3 1670.

Le livre I du premier volume comprend un apergu géographique ol apparaissent les singu-
larités de la situation géographique du Maroc saharien, ainsi que celles de son relief et de son
climat. De telles particularités ont déterminé la vie économique de cette région, orienté toute
son histoire et suscité des relations d’une importance et d’une intensité exceptionnelles que le
Maroc saharien a entretenues avec les pays du Nord de 1’Atlas, avec I’Orient et avec 1’Europe.
Le livre 11, de I’Antiquité au XVI® siécle, retrace dans le détail les événements marquants de
I’histoire de I’Antiquité au Haut Moyen-Age dans ces grandes provinces du Sud marocain, avec
un riche développement consacré 4 la fondation du royaume de Sigilmasa, dont I’histoire sera
étendue a toute la période faisant I’objet de cette étude. L’époque almoravide (XI-XII® sicles)
aurait mérité un plus ample développement, particuliérement sur le réle politique et économique
d’Abi Bakr b. "Umar, aprés son éviction du commandement de la confédération almoravide
(cf. D. et S. Robert - J. Devisse, Tegdaoust I. Recherches sur Aoudaghost, Paris, 1970, p. 110-132).
Si le prestige intellectuel et religieux de Sigilmasa n’est pas alors prés de décroitre, ce n’est pas
exactement a ’initiative d’un jurisconsulte (p. 214) fixé a Sigilmasa qu’il faut attribuer la dési-
gnation d’Ibn Yasin, pour instruire les Lemtouna du Sahara. En revenant d’Orient, aprés son
pélerinage & la Mecque, Yahya b. Ibrahim s’arréte en Ifrigiya pour parfaire sa formation reli-
gieuse auprés des grands maitres de I’époque. Poussé par le désir d’apporter a ses gens I'instruc-
tion que lui recevait a3 Kairouan, il demande a Abl ‘Imran al-Fasi de laisser venir avec lui, a
travers le désert, un de ses disciples (Ibn ‘Idari, Baydn almoravide, p. 46). Celui-ci Iui recom-
mande un fagih, Waggag b. Zalwi (ou Zalli)) al-Lamti résidant 4 Malkds sur le Ziz, dans le
territoire dépendant des Magriawa de Sigilmasa. Yahya b. Ibrahim rencontre Waggag et lui
communique la lettre de recommandation de son vieux maitre. Il choisit parmi ses disciples
‘Abd Allah b. Yasin, qui était aussi sanhagien de la tribu des Gazziila. Enfin, la fondation de
Marrakech doit étre attribuée a Abit Bakr b. “Umar, en 1070, et non a Yusuf b. Tasfin, comme
beaucoup d’ouvrages récents continuent de 1’affirmer, malgré trente années de recherche histo-
rique et archéologique infirmant cette opinion tenace qui hante les manuels scolaires (cf. G. Camps,
Les Berbéres aux marges de [histoire, 1980, p. 139). L’auteur poursuit par Uhistoire du Sud

19

BCAI 4 (1987) J. Vidal: Quand on br{lait les Morisques, 1544-1621, recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



