140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Huda Lurtr, Al-Quds al-Mamlukiyya, a History of Mamluk Jerusalem Based on the
Haram Documents. Berlin, éd. Klaus Schwarz, 1985. 21 cm., 387 p.

Cette monographie sur Jérusalem a 1’époque mamlouke, étude d’histoire sociale réalisée
d’aprés les documents d’archives du Haram et les sources « littéraires », ne présente pas la
ville sainte seulement comme une capitale exclusivement religieuse ou comme un centre vivant
uniquement du pélerinage; la vie administrative, politique et judiciaire, la démographie et les
marchés y sont aussi étudiés.

Les sources utilisées pour mener a bien cette étude sont, d’une part, un ensemble de textes
légaux émis par les cours de justice d’al-Quds, pour la plupart dans la derniére décade du
VIII¢/XIV® siecle, spécialement entre 793/1390 et 796/1393. Pour ’époque mamlouke, assez peu
de documents de ce type ont été conservés jusqu’a notre époque, et, ce qui ajoute encore a leur
intérét, il s’agit d’un lot d’archives intact et homogéne de 452 documents actuellement conservés
au musée islamique de Jérusalem et répartis de la maniére suivante :

— 423 wugqilf (inventaires de biens, faits aprés décés)
— 11 wasiyya-s (testaments)
— 18 mahziama-s (vente publique de biens).

Ces sources apportent des informations sur des musulmans des classes moyennes et populaires
d’al-Quds, groupes sociaux habituellement négligés par les chroniques, recouvrant une grande
partie des petits emplois urbains (Sayh-s, petits fonctionnaires militaires, femmes ou filles de
personnalités plus importantes, marchands, cuisiniers, porteurs d’eau ... et méme des esclaves).

L’auteur présente ce type de documents et le fonctionnement des institutions par lesquelles
ils sont émis pour I’ensemble du monde mamlouk et pour al-Quds, et publie en arabe avec leur
traduction en anglais huit exemples de wugif, un de wasiyya et un de mahzima.

Dr’autre part, les sources littéraires (contrairement & ce que laisse supposer — probablement
parce qu’elles sont d’un usage moins original — le titre de I’ouvrage) sont aussi largement exploi-
tées pour mener & bien cette étude. Vu leur nombre, elles ne peuvent étre utilisées exhaustivement.
Le choix de I'auteur s’est porté principalement sur une histoire de la ville rédigée par Mugir
al-din, un juriste hanbalite local, a la fin du IX¢/XV* siécle : « al-Uns al-galil bi-tarih al-Quds ».
Quelques autres sources de ce genre ont été dépouillées, ainsi que la littérature des voyageurs
arabes ou occidentaux.

L’auteur commence son étude sur une réflexion sur ce qui fait la spécificité d’une ville (médié-
vale orientale). Les réponses données par Ibn Haldiin et Qazwini sont, notamment, de résoudre
le probléme de I'approvisionnement en eau; ainsi, a al-Quds, nombre de maisons ont des citernes
recueillant ’eau de pluie et la ville a des réserves dans des étangs et dans les citernes publiques.

Par ailleurs, la richesse de la ville ne vient pas tant des surplus agricoles de la région — qui
suffisent cependant a I’approvisionner — ni méme, contrairement a Damas, d’une activité arti-
sanale particuliére, mais vient plutot du fait qu’elle est elle-méme un centre important de pélerinage
et une étape sur la route du Pélerinage a la Mekke. Par ailleurs, al-Quds n’a jamais été un grand
centre artisanal ni méme une place militaire importante, contrairement & Alep et Damas. Comme

BCAI 4 (1987) H. Lutfi: Al-Quds al-Mamlukiyya, a History of Mamluk Jerusalem based on the Haram Documents, recensé par S. Denoix
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 141

toute ville, elle assurait bien entendu des fonctions économiques et commerciales pour satisfaire
aux besoins de ses habitants et visiteurs, et, si une partie de sa richesse vint de son activité com-
merciale, ce n’est pas tant parce qu’elle était dans le circuit du grand commerce international,
mais plutdt en tant qu’étape sur la route du pélerinage vers la Mekke. En effet, ’auteur rappelle
le rble qu’al-Quds a joué dans la région comme capitale religieuse — notamment pour les musul-
mans dont ce fut la premiére gibla — et & quel point il fut décisif pour ’histoire de la ville, en
particulier au moment des Croisades ou I’'importance du trafic commercial grandit ainsi que
son poids stratégique et religieux; effectivement, aprés avoir reconquis la ville, les Ayyoubides,
et aprés eux les Mamlouks (surtout les Bahrites), déployérent une grande activité de construction,
surtout de monuments religieux (zdwiya-s, ribat, hanqah-s ...) dont ’auteur peut dresser une
liste grice A ses documents (p. 114-116). Ainsi, 43 édifices de ce type sont répertoriés, dont un
bon nombre n’est pas connu par les chroniques. Ces complexes étaient entretenus la plupart
du temps par des waqfs ruraux ou urbains établis a leur profit. Grice aux documents étudiés,
I'auteur peut dresser une liste de ces derniers et de leurs bénéficiaires (p. 127-130).

La structure administrative d’al-Quds est étudiée a partir de la littérature « adab al-Katib »
(le Subh al-A"3a de QalqaSandi et al-Uns al-galil d’al-"Ulaymi). Aprés avoir été une simple
wilaya, al-Quds devint une niyaba, probablement sous al-Nasir. La bureaucratie centrale du
Caire avait d’ailleurs non seulement un contréle sur la vie administrative de la ville mais aussi
retirait un revenu de ses waqfs et de ses biens mobiliers.

L’organigramme administratif peut se décomposer ainsi :

— ’organisme politique, émanation du pouvoir central (la niyaba);
— les bureaux économiques et financiers (Bayt al-mal, hisba ...);
— les charges judiciaires (maglis al-hukm).

Un des chapitres les plus originaux et intéressants de ce livre est celui traitant de la démo-
graphie de la ville (chap. IV). Une des caractéristiques de la démographie d’al-Quds — due en
partie & son rdle de centre de pélerinage pour les trois religions — est la diversité ethnico-religicuse
de ses habitants. Ainsi, la ville servit de refuge non seulement aux Juifs fuyant I’Europe dans
les années d’intolérance, mais aussi aux Musulmans chassés d’al-Andalus par la Reconquista
ou des villes orientales de I’empire musulman par Tamerlan notamment. Car le peuplement
de la ville (du point de vue numérique comme qualitatif) est aussi, bien entendu, a4 mettre en
rapport avec les événements politiques externes (invasion mongole, Croisades ...) et internes
(rivalités entre les Ayyoubides et relative stabilité de I’époque mamlouke), et surtout avec une
catastrophe qui atteint la totalit¢é du monde au XIVe siécle : la peste.

L’originalité de cette étude étant de s’étre basée sur des documents inexploités jusqu’alors,
essentiellement des inventaires aprés décés, ’auteur peut émettre de nouvelles hypothéses quant
au chiffre de la population de la ville. Celle-ci passerait alors de 20.000 &mes 4 au moins 40.000,
selon ces nouvelles estimations. A partir de ces documents, la répartition par sexe (les docu-
ments révélent une impressionnante supériorité numérique des femmes, probablement due au
désir de femmes seules et dgées de finir leurs jours dans la ville sainte), dge, religion, origine

BCAI 4 (1987) H. Lutfi: Al-Quds al-Mamlukiyya, a History of Mamluk Jerusalem based on the Haram Documents, recensé par S. Denoix
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

142 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

géographique de la population, est aussi analysée, ainsi que la situation personnelle des différents
sujets. Par ailleurs, les toponymes cités dans ces documents révélent 49 quartiers, dont 32 seule-
ment sont connus par d’autres sources. L’auteur en étudie la situation religieuse et géographique,
et il semble que si la population d’al-Quds est trés cosmopolite, elle n’est pas, contrairement a
ce que ’on sait pour d’autres villes musulmanes de la méme époque, répartie dans les quartiers
selon son origine ethnique.

La vie économique de la ville a pu étre étudiée grice aux mahzuma-s (ventes publiques de
biens). Ils permettent de remarquer que les fortunes les plus importantes se trouvent chez les
religieux (c’est chez 1’'un d’entre eux, d’ailleurs, que 1’on trouve la plus importante somme en
monnaie florentine), les militaires et les commergants. Ils offrent aussi des informations sur le
type de produits trouvés sur les marchés, la localisation des manufactures, des boutiques et des
marchés dans la ville ... Dans ceux-ci, spécialisés, comme souvent dans les villes musulmanes,
les principaux produits satisfont la demande des pélerins. Ces marchandises sont souvent importées
et proviennent surtout des pays du Dar al-Islam (Egypte, Syrie, Yémen).

L’artisanat est surtout représenté par le travail des textiles (42 métiers recensés) : cardage et
filage, faits & domicile par les femmes, tissage (représentant plus de la moitié¢ des professions du
textile et 40 9 des occupations artisanales totales). Un certain nombre de métiers sont ainsi
décrits (le kild’i, fabricant de robes d’honneur; le hayyat, tailleur; ’agba’t, fabricant de cha-
peaux ...), ainsi que quelques machines. Les métiers de 1’alimentation sont bien entendu assez
importants aussi : 16 métiers, sensiblement les mémes que dans les manuels de kisba, ce qui
laisse penser qu’il y avait une similitude sur ce point dans les villes musulmanes. Puis viennent
les métiers du cuir, du métal, du verre, la vannerie, ceux de la construction et les professions
de «service », notamment les emplois religieux. Pour ceux-ci, les documents concernent les
petits et moyens emplois. Ces petits fonctionnaires ont en effet la plupart du temps d’autres
emplois et sont ainsi tout a fait intégrés dans la vie active de la cité; ils ne forment pas une classe
a part. Les militaires aussi sont représentés dans ces documents, mais assez peu. Il faut dire
qu’al-Quds n’est, de ce point de vue, pas une ville importante.

Cette étude fait donc avancer la connaissance et permet une réflexion sur la vie matérielle et
humaine d’une ville importante du monde musulman a 1’époque médiévale. Grice aux sources
utilisées, — qui peuvent quelquefois présenter 'inconvénient d’étre partielles et de ne pas rendre
compte de la société dans sa globalité —, ’auteur met en lumiére des groupes sociaux ou des
éléments urbains mal connus auparavant. On regrette malgré tout qu’il n’ait pas été tenté de
cartographier les informations originales données sur la localisation des quartiers ou des marchés,
des boutiques et des ateliers dans la ville, de méme que celles obtenues sur les rapports de la

ville avec les villages environnants (waqfs s’y trouvant et permettant a ses institutions de
fonctionner ...).

Sylvie DENOIX
(LF.A.QO., Le Caire)

BCAI 4 (1987) H. Lutfi: Al-Quds al-Mamlukiyya, a History of Mamluk Jerusalem based on the Haram Documents, recensé par S. Denoix
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 143

K.N. CHAUDHURI, Trade and civilization in the Indian Ocean. An Economic history from
the rise of Islam to 1750. Cambridge University Press, 1985. xtv + 269 p., 18 cartes,
23 pl., index.

Connu par ses travaux sur 1’East India Company aux XVII® et XVIII® siécles, K.N. Chaudhuri
rencontra Braudel et fut touché par la grace. L’histoire asiatique n’est pas le fort de Braudel
(p. 250 : « his detailed statements of fact or even his interpretations may strike (...) as slightly
odd or out of place »). D’ou I’idée de traiter d’elle en s’inspirant de lui. K.A. Chaudhuri a fait
de I’Océan Indien sa Meéditerranée. Un Akbar etit pu étre son Philippe II. Mais il a préféré les
délices de la longue durée : onze siécles, abordés dans une série de cours professés a 1’Université
de Londres, puis dans ce livre, en dix chapitres répartis sous deux chapeaux : « General problems
and historical events » et « Structure and la longue durée ».

L’idée est excellente d’avoir voulu prendre une saisie globale du versant « indien » de I’Islam,
trop souvent encore regardé du seul c6té de I’Orient méditerranéen. Au fil des pages, et notam-
ment sur les époques familiéres a ’auteur, on glanera nombre de données extraites d’ouvrages
divers et parfois négligés, qu’encadre une illustration agréable. Le lecteur pourra en recomposer
sa propre réflexion. Celle de K.N. Chaudhuri est, hélas, mal ordonnée.

Assimiler un millénaire était beaucoup, que dire de I’espace géographique : Chine tout entiére
et Asie centrale englobées dans 1’aire maritime de 1’Océan Indien! Il est vrai que de I'Insulinde
n’est gardé que Sumatra; et de I’aire irano-anatolienne exclue la petite région caspienne (cf. p. 10),
— par quel soin ? Ses liens avec I’Inde ont pourtant été marqués. L’embrassement d’une étendue
de temps et de lieu si démesurée conduit inexorablement, quelque qualité qu’on ait, & accumuler
résumés insipides et notations mal liées, au détriment de la perspective historique. D’une page
sur les marchands Karimi on saute a la marine des Ming (p. 59-60), sans une parcelle d’idée
neuve sur 'une ou l’autre question. La section sur «les attitudes sociales devant la mer » se
réduit a quelques exemples (p. 122-124), qui ne touchent pas le sujet a fond, et rien n’est dit des
interdits hindouistes. LA ou il est question des réseaux terrestres (ch. 8), le cas-type, celui de
Qandahar, enjeu disputé entre Safavides et Moghols, n’est pas évoqué. Le grand probléme des
phases de la colonisation islamique dans les pays de ’Océan Indien n’est pas percu. Trop longue
ou trop courte, la bibliographie est mal choisie (ni André Raymond, ni Mare luso-indicum).
Un coup d’eeil aux cartes est révélateur. Ainsi, p. 174, « Patterns of urbanization in the Indian
Ocean 650-1500 », projection a-temporelle, donc insignifiante, et déparée d’omissions. Ni Ispahan,
ni Tabriz, ni Alep, Astarabad gros comme Damas, entre VIII® siécle et XV*® Bagdad ne varietur, etc.

Trop important par son théme pour qu’on le passe sous silence, 1’essai manqué de K.N.
Chaudhuri est victime d’une erreur d’appréciation des difficultés d’un sujet capital, complexe,
et sans doute pas encore mir. Il convient de I’aborder par des voies d’approche bien circonscrites.
On signalera a cet égard, d’une volée plus modeste, et bien qu’il repose sur des sources occidentales
trop exclusivement, le livre de Ahsan Jan Qaisar, The Indian response to European technology
and culture (A.D. 1498-1707), Delhi, 1982, qui fournira maintes suggestions & ceux qu’intéresse
Ihistoire comparée de 1’aire indo-islamique ou celle des relations entre Europe et Orient.

Jean AUBIN
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 4 (1987) H. Lutfi: Al-Quds al-Mamlukiyya, a History of Mamluk Jerusalem based on the Haram Documents, recensé par S. Denoix
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



