1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 137

finalement, peu de chose nous est dit sur la complexité de cet ensemble représenté par la popu-
lation servile dans la diversité de ses composantes; pourtant le chapitre sur le commerce des
esclaves, qui fait partie de I’étude économique, nous fait sentir 'importance et le poids de cette
population dans la vie courante et méme le langage, sans compter ce que ce commerce pouvait
avoir comme résultat sur les mentalités et la conception des rapports sociaux. Il semble que
pour cette derniére partie, I’auteur, tout en en faisant état par le jeu des citations, n’ait pas
exploité en profondeur toutes les données que ne manquent pas de lui fournir ses sources, qu’elles
soient de nature historique, littéraire ou juridique.

Enfin, ce qui nuit & la qualité de "ouvrage, c’est I’absence d’une bibliographie générale, au
début ou A la fin. C’est 12 une lacune que ’on regrettera d’autant plus que les notes en bas des
pages ne donnent d’indication précise ni sur les bibliothéques ol se trouvent les manuscrits
consultés, ni sur le nom, ni sur le lieu, ni sur la date des éditions des ouvrages cités. Sans doute
cette bibliographie figurait-clle dans la thése originelle. Qu’elle ne figure pas également dans la
publication imprimée destinée 4 un plus grand nombre de gens est absolument anormal dans le
contexte de la recherche actuelle.

Alfred-Louis DE PREMARE
(Université de Provence)

Joseph Cuoq, L’Eglise d’Afrique du Nord du II* au XII' siécle. Paris, Centurion, 1984.
211 p.

Ce petit ouvrage présente les grandes lignes de I’histoire de I’Eglise telle qu’elle s’est dévelop-
pée en Afrique du Nord du II° au VI® siécle, puis a décliné jusqu’a disparaitre du VII® au XII®
siécle. Dans les cinq premiers chapitres — 1’Afrique du Nord avant les chrétiens; les premiéres
communautés chrétiennes; Saint Cyprien pasteur de l’unité; I’Eglise déchirée au temps du
schisme donatiste; Saint Augustin, 1’apogée de I’Eglise d’Afrique —, "auteur a eu recours a
des études plus ou moins récentes, sans vouloir faire un état précis des questions débattues. La
concision de certains propos soulévera quelques objections : prétendre (p. 9) que les Berbéres
entrent dans I’histoire uniquement & I’époque de Massinissa et des guerres puniques, semble
faire peu de cas des périodes antérieures (cf. G. Camps, Berbeéres aux marges de [’Histoire,
éd. Hespérides, 1980, 348 p.). On appréciera davantage les chapitres VI, VII et VIII — sur :
PEglise exilée; les Vandales, I’Eglise et I’ordre Byzantin; I’Eglise d’Afrique devant la conquéte
arabe — ou I’auteur se référe aux sources elles-mémes, arabes et latines, et aux études qui ont
été faites, dans une vision d’ensemble qui lui permet de recomposer avec ces débris les jalons
d’une histoire largement mutilée. Faisant le récit des huit campagnes de la conquéte arabe,
I’auteur est trés redevable des articles de M. Talbi dans UEncyclopédie de I’Islam (2¢ éd., 111,
p. 279; IV, p. 440-442). Un élément important (p. 114) semble avoir échappé & sa sagacité, au
sujet de la Kahina et de son appartenance  la tribu des Garawa (cf. I’art. de M. Talbi, ibid.).
Cette tribu, comme P’explique Talbi, « avait adopté d’abord le judaisme, mais elle s’était conver-
tie ensuite comme beaucoup d’autres tribus, dont les Nafiisa, au christianisme ». 1l n’est donc
pas étonnant de la voir lutter avec les Byzantins contre les Arabes. « Quant aux Berbéres, on

BCAI 4 (1987) J. Cuoq: L’Eglise d’Afrique du Nord du lle au Xlle siécle, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

peut considérer qu’ils étaient en voie de christianisation ... : un christianisme imprégné de
survivances des cultes animistes et naturistes de 1’antique Berbérie ». (p. 117). Les grands volets
de cette histoire sont la question de la hiérarchie épiscopale, critére déterminant de la présence
et de la vitalité des communautés chrétiennes; la situation de diaspora de ces derniéres, et ce
que nous connaissons de leur localisation; le type de coexistence qui s’est établi entre chrétiens
et musulmans du VIII® au XII® siécle.

A ce propos, je voudrais revenir sur I’affirmation suivante de I’auteur : « Il faudra attendre
les documents du XII® siécle pour retrouver des chrétiens au Maroc, mais ce sont des Mozarabes
d’Espagne, venus se mettre au service de la milice du Sultan; ils étaient accompagnés de leurs
prétres et d’un évéque, tous originaires d’Espagne » (p. 140). L’aspect discutable de ce propos
nécessite un retour sur quelques événements non relatés. En corrélation avec une expédition
dirigée au cours du mois de $a'ban 519/1125 par Alphonse I le Batailleur, Roi d’Aragon, les
chrétiens Mozarabes se révoltent et portent appui au roi chrétien qui traverse al-Andalus, du
nord au sud. C’est, au dire de nos sources (Ibn al-Hatib, Ihata, 1, p. 119-120; Ibn “Idari, Baydn
almoravide, p. 85; al-Hulal al-mawsiyya, p. 115-116), I’appel des chrétiens tributaires qui aurait
encouragé Alphonse I & mettre sur pied cette expédition, dans ’espoir de libérer Grenade et
Cordoue. Au cours de cette expédition, les Mozarabes lui rendirent hommage, renforcérent ses
rangs, dans les provinces qu’il traversait, lui signalant les positions les moins bien défendues.
Ces agissements des Mozarabes devaient, aprés le rétablissement de 1’ordre almoravide, attiser
les ranceeurs de leurs voisins musulmans et occasionner des séditions qu’Abil ’-Walid b. Ruid,
grand cadi de Cordoue, fut chargé d’apaiser. L’une des mesures décidées, trés dure pour les
tributaires, fut I’expulsion d’al-Andalus de ceux qui aidérent manifestement Alphonse I. Vu la
violation du pacte des Mozarabes sortis de la dimma (protection), “Ali b. Yisuf b. Tasfin écouta
les conseils d’Ibn Rudd, I’encourageant 4 promulguer des fatwds rendant licite leur exil et 1'ex-
pulsion de leurs maisons, comme un moindre mal. ‘Ali renforga cette décision juridique par
un décret ordonnant la déportation des Mozarabes vers les régions de Meknés et de Salé. Un
grand nombre d’entre eux furent frappés par cette mesure exécutée en ramadan 520.

Si I’on peut admettre avec I’auteur la disparition de toute trace du christianisme africain a
I’époque des conquétes almohades, il demeure que la coexistence des chrétiens et des musulmans,
théme du chapitre XI, pourrait &tre mieux éclairée par 1’exploitation des grands recueils de
consultations juridiques. S’il est vrai que les fugaha’ sont « restés dans leurs rapports avec les
Gens du Livre (les juifs et les chrétiens) au plan de I’apologétique et de la polémique » (p. 161),
imprégnés de leur supériorité religieuse, les consultations qu’ils nous ont transmises ne sont pas
dénuées d’intérét pour illustrer la pratique religieuse des chrétiens au XI¢ et XII¢ si¢cles. Je n’en
donnerai que quelques exemples, & partir des fatwds rendues par Abii ’1-Walid b. Rusd. Chaque
groupe de chrétiens expulsés d’al-Andalus par I’Emir des Croyants a le droit de construire un
couvent ou une église 1a ou il s’installe (al-WanSarisi, Mi‘yar, 11, 118, 141-143). Le cadi de
Marrakech consulte Ibn Ru¥d au sujet d’un converti & I’Islam soupgonné d’étre demeuré
chrétien. Le Sultan fait perquisitionner sa demeure ou ’on découvre une sorte de chapelle avec
une alcove cintrée tournée vers 1’Orient dépourvue de banquettes de lit (dukkan sarir) et munie
d’une lampe A huile (gandil) suspendue, des restes de cierges fondus, des livres en latin, de
nombreux cierges, un lutrin & quatre pieds, un baton terminé par une croix, des petits pains

BCAI 4 (1987) J. Cuoq: L’Eglise d’Afrique du Nord du lle au Xlle siécle, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 139

eucharistiques ronds et plats dont la pite est séche et porte ’empreinte d’un sceau (Mi'yar, 11,
271-272). Consultations de juristes d’al-Andalus par "AH b. Yiisuf b. Tasfin. Les chrétiens déportés
de Séville & Mekneés lui ont demandé de leur envoyer quelqu’un pour procéder a la vente des
biens qu’ils possédent en al-Andalus et il a accepté cette requéte, Comment peuvent-ils pratiquer
leur religion? Ils lui ont exposé leurs desiderata, au sujet de leurs habous situés en al-Andalus
constitués au profit des couvents et églises. Les chrétiens installés & Meknés ont fait valoir que
leurs moines et évéques n’avaient pas d’autres ressources que les revenus des habous constitués
au profit des églises en question ... Réponse du grand cadi de Grenade, rédigée en 521/1127.
Cette vente peut étre conclue sur place selon les modalités de la vente sur description (al-bay”
‘ald ’l-sifa). Si elle est conclue en al-Andalus, ces chrétiens choisiront parmi eux un mandataire
(wakil) qui ira procéder a la vente; mais un seul, car le retour en al-Andalus d’un groupe de
ces gens-1a serait chose dangereuse. Ces déportés ne doivent pas édifier d’églises; chacun peut
pratiquer son culte 2 domicile sans utiliser de cloches et sans manifestation extérieure; ils sont
assujettis a la capitation comme en al-Andalus. Les habous des chrétiens ne sont pas intangibles.
Peu importe que leurs prétres et moines affirment n’avoir que les revenus de ces habous comme
ressources. A part ceux dont le constituant est en vie, ils doivent étre versés au Trésor public
(Mi‘yar, VIII, 39-45).

La conclusion évoque les diverses questions que cette histoire ne cesse de poser. Pour tenter
de comprendre la destinée de cette Eglise, I’auteur interroge la société chrétienne elle-méme :
I’émigration importante de ses membres ’a réduite & une situation de diaspora; cette minorité
a longtemps survécu, isolée de son univers culturel et religieux. Face 4 « I’Islam des conquérants,
I’Islam des princes et des gouvernants, enfin 1’'Islam des fugahd’ » (p. 177), les chrétiens n’avaient
désormais devant eux qu’une alternative : abandonner leur foi en se convertissant a I’Islam
ou mourir. Ce fut la fin du christianisme africain dans tout le Maghreb. Les chrétiens que nous
rencontrerons au-deld du XII® siécle n’auront rien de commun avec les anciens chrétiens autoch-
tones. 1ls viendront tous de I’extérieur et se répartiront en quatre groupes : les commergants,
les soldats, les captifs et les religieux (cf. Atallah Dhina, Le royaume Abdelouadide a 1'époque
d’Abou Hammou Moussa I et Abou Tachfin I, 1985, Alger, ENAL, p. 59-61 et s.).

Terminons par quelques remarques d’ordre chronologique et linguistique : en p. 33, I'auteur
nous dit que Cyprien est cité devant le proconsul Paternus «le 30 aofit 251 » ... «un an plus
tard, le 14 septembre 258, il est convoqué & Carthage ». L’une des deux dates est erronée.
Page 144, traduire muwalladiin par « métis » me semble introduire une confusion dans le contexte
du récit, alors qu’il s’agit de personnes qui, sans étre d’origine arabe, sont nées parmi les arabes
¢t ont recu une éducation arabe.

Ces quelques réflexions témoignent de I'intérét de cet ouvrage et de I’aspect novateur de son
appréhension de I’histoire de I’Eglise en Afrique du Nord. Le seul regret venant du fait que
I’auteur n’a pas cru bon d’utiliser I'immense richesse documentaire des recueils de consultations

Jjuridiques pouvant illustrer 1’aspect concret de la vie de ces communautés religicuses en pays
d’Islam.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

BCAI 4 (1987) J. Cuoq: L’Eglise d’Afrique du Nord du lle au Xlle siécle, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Huda Lurtr, Al-Quds al-Mamlukiyya, a History of Mamluk Jerusalem Based on the
Haram Documents. Berlin, éd. Klaus Schwarz, 1985. 21 cm., 387 p.

Cette monographie sur Jérusalem a 1’époque mamlouke, étude d’histoire sociale réalisée
d’aprés les documents d’archives du Haram et les sources « littéraires », ne présente pas la
ville sainte seulement comme une capitale exclusivement religieuse ou comme un centre vivant
uniquement du pélerinage; la vie administrative, politique et judiciaire, la démographie et les
marchés y sont aussi étudiés.

Les sources utilisées pour mener a bien cette étude sont, d’une part, un ensemble de textes
légaux émis par les cours de justice d’al-Quds, pour la plupart dans la derniére décade du
VIII¢/XIV® siecle, spécialement entre 793/1390 et 796/1393. Pour ’époque mamlouke, assez peu
de documents de ce type ont été conservés jusqu’a notre époque, et, ce qui ajoute encore a leur
intérét, il s’agit d’un lot d’archives intact et homogéne de 452 documents actuellement conservés
au musée islamique de Jérusalem et répartis de la maniére suivante :

— 423 wugqilf (inventaires de biens, faits aprés décés)
— 11 wasiyya-s (testaments)
— 18 mahziama-s (vente publique de biens).

Ces sources apportent des informations sur des musulmans des classes moyennes et populaires
d’al-Quds, groupes sociaux habituellement négligés par les chroniques, recouvrant une grande
partie des petits emplois urbains (Sayh-s, petits fonctionnaires militaires, femmes ou filles de
personnalités plus importantes, marchands, cuisiniers, porteurs d’eau ... et méme des esclaves).

L’auteur présente ce type de documents et le fonctionnement des institutions par lesquelles
ils sont émis pour I’ensemble du monde mamlouk et pour al-Quds, et publie en arabe avec leur
traduction en anglais huit exemples de wugif, un de wasiyya et un de mahzima.

Dr’autre part, les sources littéraires (contrairement & ce que laisse supposer — probablement
parce qu’elles sont d’un usage moins original — le titre de I’ouvrage) sont aussi largement exploi-
tées pour mener & bien cette étude. Vu leur nombre, elles ne peuvent étre utilisées exhaustivement.
Le choix de I'auteur s’est porté principalement sur une histoire de la ville rédigée par Mugir
al-din, un juriste hanbalite local, a la fin du IX¢/XV* siécle : « al-Uns al-galil bi-tarih al-Quds ».
Quelques autres sources de ce genre ont été dépouillées, ainsi que la littérature des voyageurs
arabes ou occidentaux.

L’auteur commence son étude sur une réflexion sur ce qui fait la spécificité d’une ville (médié-
vale orientale). Les réponses données par Ibn Haldiin et Qazwini sont, notamment, de résoudre
le probléme de I'approvisionnement en eau; ainsi, a al-Quds, nombre de maisons ont des citernes
recueillant ’eau de pluie et la ville a des réserves dans des étangs et dans les citernes publiques.

Par ailleurs, la richesse de la ville ne vient pas tant des surplus agricoles de la région — qui
suffisent cependant a I’approvisionner — ni méme, contrairement a Damas, d’une activité arti-
sanale particuliére, mais vient plutot du fait qu’elle est elle-méme un centre important de pélerinage
et une étape sur la route du Pélerinage a la Mekke. Par ailleurs, al-Quds n’a jamais été un grand
centre artisanal ni méme une place militaire importante, contrairement & Alep et Damas. Comme

BCAI 4 (1987) J. Cuoq: L’Eglise d’Afrique du Nord du lle au Xlle siécle, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



