134 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

On ne peut que regretter aussi que H.T. Norris n’indique pas toujours ses sources ou cherche
méme & les dissimuler. Nous n’en prendrons pour exemple qu’un seul cas. Le Tarih Ifrigiya
d’al-Raqiq est cité (p. 62) d’aprés un « manuscrit, pp. 17-18 ». Or, 3 ma connaissance, il n’en
par al-Monji al-Kaabi, qui renvoie pour la citation en question a la page 17 du manuscrit, non
aux pages 17-18. En outre, la traduction est plus proche du texte d’Ibn °Idari que de celui
d’al-Ragiq.

Encore un autre regret, la maniére avec laquelle ont été traités les noms propres : tifinar pour
tifinagh, Ymktan pour Imk(a)t(e)n, Izmaren pour izamaren, Tamanart pour Tamamanawt. Ce
dernier toponyme est méme gratifié d’une explication étymologique : « ¢ the minaret * in berber ».
Or, si ce toponyme Tamanart existe, il n’a rien & voir avec minaret. Il s’agit d’un vieux mot
berbére dont la forme masculine « amanar » signifie, selon les régions berbérophones, albinos
(mouton ou chameau), constellation, constellation d’Orion, lampe a huile, antilope, cavalier, etc.

Avec ses imperfections, ce livre, peut-&tre un peu hitivement rédigé, n’est cependant pas inutile.
Le public anglophone pour lequel il est destiné y trouvera sur les Berbéres de précieux rensei-
gnements.

Mbarek REDJALA
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Muhammad ‘Abd-al-Wahhab HALLAF, Qurtuba al-islamiyya fi ’l-garn al-hadi ‘asar
al-miladi | al-bamis al-higri. Tunis, al-Dar al-Tunusiyya 1i’]-Nasr, 1984. 23 x 14 cm.,
327 p.

Cet ouvrage est issu d’une thése de doctorat présentée en 1976 & 1’Université du Caire. Il est
¢logieusement préfacé par I’un des bons spécialistes égyptiens de I’Andalus, le Docteur Mahmiid
“Ali Makki, professeur de littérature arabo-andalouse dans cette méme université. Il est centré
sur la Cordoue musulmane au 5°/11° siécle, et le sous-titre en précise encore 1’orientation : il
s’agit d’une étude globale sur «la vie économique et sociale », et non d’une histoire politique.
Elle concerne cette période-clé de ’histoire de I’Andalus islamique qui suivit la chute du Califat
omeyyade de Cordoue, et au cours de laquelle s’exprima de fagon beaucoup plus nette que durant
les si€cles précédents le particularisme andalou au sein de I’ensemble méditerranéen du monde
musulman.

Trois grands sujets président a la division de I’étude : L urbanisme (premiére partie, p. 17-79) :
plan de la ville; palais et lieux de plaisance; maisons; bains; moyens de communication et
transports; réseaux de distribution de I’eau; mosquées; cimetiéres; églises; remparts et portes.
La vie économique (deuxiéme partie, p. 80-232) : politique économique; commerce; marchés;
industries; institutions financiéres; niveau de vie. La vie sociale (troisiéme partie, p. 233-324) :
éléments de population; vie publique.

La vie économique est la partie la plus importante de ce travail, et les développements qui lui
sont consacrés en constituent I’apport le plus fourni et le plus original. La division de I’ouvrage
en trois grands chapitres est d’ailleurs quelque peu artificielle : tels des éléments d’information

BCAI 4 (1987) M.“A.W. Hallaf: Qurtuba al-islamiyya fi 'l-qarn al-hadi ‘asar al-miladi / al-hamis al-higri, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 135

fournis dans la partie économique seraient aussi bien & leur place dans la partie concernant la
vie sociale, et I'urbanisme lui-méme aurait pu étre présenté de fagon plus étroitement liée avec
le reste, en raison de ce qu’il peut révéler de la vie et de ’activité de la société cordouanne d’alors.
L’auteur a sans doute pensé qu’il appartenait au lecteur d’établir ces liaisons, lesquelles n’appa-
raissent pas tellement dans le cours de son étude.

Dans son introduction, il précise que, jusqu’a présent, le 11° siécle andalou n’a pas été suffi-
samment €tudié, sinon dans la perspective d’une histoire événementielle, ou a travers des mono-
graphies sur des sujets limités et en laissant de coté cet aspect de I’histoire totale qui se manifeste
a travers la vie sociale et les activités économiques de toute communauté humaine. C’est donc
sur ce dernier point qu’il oriente délibérément son regard. 1l le fait, certes, en le situant dans le
cadre des grands événements politiques, mais de fagon trop rapide. Il n’était pas de son propos
de donner a ces événements la place prépondérante qu’ils occupent dans les études historiques
habituelles. Peut-étre cependant aurait-il pu évoquer de fagon plus précise les changements
qu’entraincrent, dans les mentalités et les rapports sociaux ainsi que dans le cadre général des
activités, tout d’abord la chute du Califat et le morcellement de 1’ Andalus; et plus tard la réuni-
fication politique qui eut lieu sous la férule almoravide. 1l ne nous dit 4 peu prés rien non plus
des répercussions que pouvaient avoir sur la vie générale la Reconquista ou les guerres entre
les principautés. De telles indications ne sont pas totalement absentes de son travail, mais elles
sont trop souvent données de fagon purement occasionnelle.

Nous sommes donc en présence d’une étude qui, venant & la suite de celle réalisée par le
Dr Muhammed Benaboud sur Séville & la méme époque(!), et ayant été menée dans un esprit
ouvert aux réalités historiques autres que purement politiques, ajoute un élément de plus a 1’en-
semble des travaux effectués sur cette période par les chercheurs arabes d’aujourd’hui.

L’un des principaux obstacles que rencontre toute étude consacrée  la vie économique et
sociale du monde musulman médiéval est le fait que les informations disponibles sont trés
dispersées : on peut les trouver au fil des pages dans les ouvrages d’histoire, dans les anthologies
littéraires, dans les recueils biographiques, dans les ouvrages géographiques, dans les livres
consacrés aux généalogies, etc. L’auteur en recueille de trés nombreuses, alliant 3 cette collecte
le souci d’une synthése qui rassemble les faits dans une vision d’ensemble. Ainsi a-t-il pu, 4 son
avis, acquérir une représentation relativement claire des grands traits de la vie sociale et écono-
mique cordouanne durant cette période.

En ce qui concerne la vie économique, ce but lui a paru d’autant plus aisé 4 atteindre qu’a
c6té des sources traditionnelles dont il a extrait tout ce qui lui semblait susceptible d’entrer dans
son propos, il a pu faire fond sur un certain nombre d’ouvrages de hisha : ceux qui ont été publiés
en 1955 par E. Lévi-Provencal, auxquels il ajoute Adab al-hisba d’al-Saqati, et al-Taysir fi ahkam
al-tasir d’al-Mgildi. Mais il n’est pas étonnant que ce dernier, annoncé dans I’introduction
(p. 15), trouve peu d’écho dans le cours de I’étude, car, & ma connaissance, il concerne plutdt
le 17¢ siécle marocain.

L’auteur s’appuie, entre autres mais pour une part importante, sur un manuscrit du Kitdh
al-ahkam al-kubra du juriste Abii ’l-Asbag ‘Isa Ibn Sahl (m. 486/1093). Ce livre semble fourmiller

") Cf. Bulletin Critique n° 3 (1986), p. 108.

BCAI 4 (1987) M.“A.W. Hallaf: Qurtuba al-islamiyya fi 'I-qarn al-hadi ‘asar al-miladi / al-hamis al-higri, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

136 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 4

de considérations jurisprudentielles et de décisions ou consultations juridiques sur les pratiques
diverses qui avaient cours alors en matiére de statut personnel ou de transactions commerciales;
a quoi s’ajoutent les réglementations concernant 1’organisation des marchés, le réle du cadi et
du muhtasib etc. .., autant de documents précieux et éclairants qui constituent la base de ses
informations sur un grand nombre de points importants. Il souligne d’ailleurs (p. 14) qu’il est
le premier a avoir utilisé Ibn Sahl dans une recherche de ce genre; il est vrai que c’est 13 une des
choses, mais non la seule, qui font originalité de son apport. Dans les pages 192 sq. en parti-
culier, il nous présente de fagon assez détaillée les modalités des transactions commerciales telles
qu’elles se trouvent exposées dans les Ahkdm au chapitre des ventes; ceci, non seulement sous
leur aspect théorique, mais surtout dans la pratique quotidienne, & propos des questions sur
lesquelles cadis et mulitasib-s avaient a prendre des décisions motivées. A travers de nombreux
problémes concrets, nous assistons 4 la mise en place d’une pratique jurisprudentielle inspirée
de la loi islamique, et ou vient en premiére place la jurisprudence concernant les transactions
immobiliéres (v. en particulier p. 28). De méme, aux pages 113 sq., abordant la question du
commerce des esclaves — lequel était particuliérement développé & Cordoue —, il cite & partir
d’Ibn Sahl, et aussi d’al-Saqati, un certain nombre de litiges qui ont suscité la réflexion des juris-
consultes et les principes qui ont inspiré leurs décisions; ce domaine, en effet, était particuliére-
ment propre a fournir matiére & procés, les commergants d’esclaves n’étant pas a court de ruses
ingénieuses pour tromper leurs clients sur la qualité ou la nature de leur « marchandise ».

Ibn Sahl n’est bien sfir pas le seul dont I’auteur ait tiré profit pour mener & bien son étude
économique. Mais la place éminente qu’il lui donne en fait une source bien & part. L’on se prend
a regretter que ces Ahkam et leur auteur n’aient pas fourni en eux-mémes la matiére d’une étude
particuliére plus approfondie dans le cadre méme de ce travail.

Ce que P'on peut regretter également, c’est le caractére plutét « compilatoire » de certains
chapitres ou sous-chapitres de 1’ouvrage. C’est le cas pour ceux qui concernent 1'urbanisme.
Les références principales y sont de nature littéraire (en prenant le mot au sens large), malgré
le recours a d’autres données tirées en particulier d’é¢tudes menées par les chercheurs espagnols.
La nomenclature y prend souvent le pas sur I’analyse véritable et sur la vision d’ensemble.
Aucun plan de Cordoue ne vient aider le lecteur & se représenter visuellement la configuration
de la ville a cette époque. Peut-étre un tel plan existait-il dans la thése originelle? En ce cas, il
n’a pas été reproduit dans I’ouvrage. Le méme caractére de « compilation » peut étre remarqué
pour tout ce qui concerne les institutions financiéres et les monnaies, et peu de réflexions d’en-
semble semblent avoir été suscitées par les données qui sont fournies.

En dépit du grand intérét qu’aurait pu présenter la troisiéme partie, consacrée a la vie sociale,
cette partie est assez rapidement « expédiée ». L’évocation des différents éléments de la popu-
lation (« Andalous », Berbéres, Esclavons, Chrétiens et Juifs) apporte quelques informations
intéressantes; mais elle est loin de rendre compte suffisamment de ce qu’était vraiment la vie
de ces différents groupes, et de leurs rapports mutuels. L’analyse de I’élément « andalou »,
c’est-a-dire en fait hispano-arabe, aurait pu étre poussée plus loin, ne serait-ce qu’a partir des
échos qui nous en parviennent dans la littérature de I’époque, en particulier cette sorte de reven-
dication Su‘abiyya andalouse a 1’égard des éléments restés purement arabes et, surtout sur le
plan politique, a 1’égard des Berbéres. Un bon sous-chapitre est consacré aux Esclavons; mais,

BCAI 4 (1987) M.“A.W. Hallaf: Qurtuba al-islamiyya fi 'l-qarn al-hadi ‘asar al-miladi / al-hamis al-higri, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 137

finalement, peu de chose nous est dit sur la complexité de cet ensemble représenté par la popu-
lation servile dans la diversité de ses composantes; pourtant le chapitre sur le commerce des
esclaves, qui fait partie de I’étude économique, nous fait sentir 'importance et le poids de cette
population dans la vie courante et méme le langage, sans compter ce que ce commerce pouvait
avoir comme résultat sur les mentalités et la conception des rapports sociaux. Il semble que
pour cette derniére partie, I’auteur, tout en en faisant état par le jeu des citations, n’ait pas
exploité en profondeur toutes les données que ne manquent pas de lui fournir ses sources, qu’elles
soient de nature historique, littéraire ou juridique.

Enfin, ce qui nuit & la qualité de "ouvrage, c’est I’absence d’une bibliographie générale, au
début ou A la fin. C’est 12 une lacune que ’on regrettera d’autant plus que les notes en bas des
pages ne donnent d’indication précise ni sur les bibliothéques ol se trouvent les manuscrits
consultés, ni sur le nom, ni sur le lieu, ni sur la date des éditions des ouvrages cités. Sans doute
cette bibliographie figurait-clle dans la thése originelle. Qu’elle ne figure pas également dans la
publication imprimée destinée 4 un plus grand nombre de gens est absolument anormal dans le
contexte de la recherche actuelle.

Alfred-Louis DE PREMARE
(Université de Provence)

Joseph Cuoq, L’Eglise d’Afrique du Nord du II* au XII' siécle. Paris, Centurion, 1984.
211 p.

Ce petit ouvrage présente les grandes lignes de I’histoire de I’Eglise telle qu’elle s’est dévelop-
pée en Afrique du Nord du II° au VI® siécle, puis a décliné jusqu’a disparaitre du VII® au XII®
siécle. Dans les cinq premiers chapitres — 1’Afrique du Nord avant les chrétiens; les premiéres
communautés chrétiennes; Saint Cyprien pasteur de l’unité; I’Eglise déchirée au temps du
schisme donatiste; Saint Augustin, 1’apogée de I’Eglise d’Afrique —, "auteur a eu recours a
des études plus ou moins récentes, sans vouloir faire un état précis des questions débattues. La
concision de certains propos soulévera quelques objections : prétendre (p. 9) que les Berbéres
entrent dans I’histoire uniquement & I’époque de Massinissa et des guerres puniques, semble
faire peu de cas des périodes antérieures (cf. G. Camps, Berbeéres aux marges de [’Histoire,
éd. Hespérides, 1980, 348 p.). On appréciera davantage les chapitres VI, VII et VIII — sur :
PEglise exilée; les Vandales, I’Eglise et I’ordre Byzantin; I’Eglise d’Afrique devant la conquéte
arabe — ou I’auteur se référe aux sources elles-mémes, arabes et latines, et aux études qui ont
été faites, dans une vision d’ensemble qui lui permet de recomposer avec ces débris les jalons
d’une histoire largement mutilée. Faisant le récit des huit campagnes de la conquéte arabe,
I’auteur est trés redevable des articles de M. Talbi dans UEncyclopédie de I’Islam (2¢ éd., 111,
p. 279; IV, p. 440-442). Un élément important (p. 114) semble avoir échappé & sa sagacité, au
sujet de la Kahina et de son appartenance  la tribu des Garawa (cf. I’art. de M. Talbi, ibid.).
Cette tribu, comme P’explique Talbi, « avait adopté d’abord le judaisme, mais elle s’était conver-
tie ensuite comme beaucoup d’autres tribus, dont les Nafiisa, au christianisme ». 1l n’est donc
pas étonnant de la voir lutter avec les Byzantins contre les Arabes. « Quant aux Berbéres, on

BCAI 4 (1987) M.“A.W. Hallaf: Qurtuba al-islamiyya fi 'l-qarn al-hadi ‘asar al-miladi / al-hamis al-higri, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



