1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 131

Il reprend le texte de Yaqat, sans le modifier, et indique en note les corrections et complé-
ments nécessaires. Pour les toponymes qui ne correspondent & rien de connu, sa vaste érudition
lui permet de proposer dans certains cas des noms voisins qui ont pu étre déformés. Enfin, il
fait une bréve étude, dans I’introduction (p. 5-11), sur les sources de Yaqit.

L’ouvrage rendra de grands services en isolant tout ce qui est singulier — et souvent douteux —
dans I’ceuvre de Yaqiit. On regrettera seulement que le gadi Isma‘il al-Akwa“ ait négligé de men-
tionner sur quelle édition de Yaqut il se fonde et que la carte (entre les pages 292 et 293) soit si
médiocre.

Christian ROBIN
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Harry Thirwal NoRrRis, The Berbers in Arabic Literature. Longman, London and New
York, Librairie du Liban, 1982. 13,5 x 21,5 cm., xt + 280 p.

Ce livre a été congu dans le cadre d’une série d’essais consacrés au « Monde Arabe » sous la
direction de Nicola A. Ziadeh, professeur honoraire d’histoire a 1’Université Américaine de
Beyrouth. L’auteur, qui avait une expérience du monde maghrébin pour y avoir séjourné et effectué
des recherches, devait donc traiter des Berbéres sans trop s’écarter du domaine arabe, objet
de la coliection. Ce qui n’est pas simple. Aussi prend-il soin d’annoncer dans sa préface que
son ouvrage « n’est ni un apercu historique, ni une étude anthropologique étayée par une docu-
mentation sfire. C’est la présentation d’un peuple tel qu’il se dégage de la littérature orale et
écrite » (p. x). Pas tout a fait, cependant. En effet, faute de pouvoir embrasser le monde berbére
dans sa totalité et surtout dans sa diversité, H.T. Norris a « choisi (d’étudier ou de présenter) les
groupes berbéres les plus représentatifs, a savoir : les Berbéres ibadites de 1’Algérie orientale,
de la Tunisie et du Djabal Naffisa libyen; les Berbéres du Maroc septentrional; les peuples
(politique oblige) du Siis marocain et de la Mauritanie; et les Touaregs du Sahara» (x-x1).
L’auteur ne s’arréte pas ici dans la limitation de son sujet. « Par littérature arabe, ajoute-t-il,
j’entends les sources arabes qui éclairent la vie et les idées (which shed light on the life and ideas)
de ces peuples berbéres, en donnant la priorité & une bibliothéque (library) d’ceuvres en arabe
écrites par les Berbéres eux-mémes » (x1). Et de préciser enfin, dans la jaquette du livre : « ccuvres
(...) qui n’ont pas encore été traduites et publiées en anglais ».

Ainsi restreint, le livre est divisé en dix chapitres indépendants les uns des autres et précédés
d’un court extrait du Mafa@hir al-Barbar, « Titres de gloire des Berbéres ».

Chapitre I : Les Berbéres et les sources arabes (1-11). Aprés I'inévitable explication du nom
« Berbére », toujours la méme, une évaluation approximative des populations berbéres, notam-
ment en Algérie et au Maroc, et des indications sommaires sur la répartition de leurs langues,
P’auteur rappelle trés brievement les sources arabes.

Chapitre II : Les Berbéres et leurs voisins du sud dans la littérature médiévale européenne
(12-31). Succession de citations d’auteurs succinctement introduites et commentées par ’auteur.

BCAI 4 (1987) H.T. Norris: The Berbers in Arabic Literature, recensé par M. Redjala
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

132 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

On y trouve notamment des paragraphes du genre : « Noirs cannibales en Espagne », « Les
miracles de la Vierge Marie et les Berbéres », « La présence africaine dans la chanson de geste
occidentale », etc.

Chapitre III : Généalogie berbére (32-43). Prétexte pour discuter de ’origine des Berbéres,
plus exactement pour présenter les points de vue de quelques savants en la matiére. L’auteur cite
d’abord trois occidentaux : Henry (anglophone), F. Stuhlmann (germanophone), G.H. Bousquet
(francophone). Ensuite viennent les théories de quelques historiens d’expression arabe sur la
question, Ibn Hazm et Ibn Haldiin occupant la plus grande place.

Chapitre 1V : La conquéte de I’Afrique berbére et les Berbéres en Espagne (44-70). Y sont
essentiellement reprises, textes & ’appui, les théses d’auteurs occidentaux, notamment celles de
E.F. Gautier mettant 1’accent sur ’opposition Zanata/Sanhaga, nomades/sédentaires pour des
raisons de mode de vie et d’histoire lointaine. A cela s’ajoute I’arabisation qui, avec les nom-
breux mariages mixtes et la conquéte de I’Espagne, « conquéte berbére » avant tout, aurait
définitivement fait basculer 1’Afrique du Nord.

Chapitre V : Les Ibadites puritains de Sigilmasa, de Tahert roustémide et du Gabal Nafisa
libyen (71-91). Evocation de quelques grandes figures ibadites, bien plus souvent a travers les
écrits d’orientalistes que d’auteurs arabes ou berbéres. T. Lewicki, le grand et incomparable
spécialiste de la «secte », y est largement mis A contribution, davantage qu’al-Sammahi ou
Abi Zakariyya al-Warglani, les deux ayant été, et depuis fort longtemps, minutieusement exploités
par le savant polonais.

Chapitre VI : Les Bargawata et leur Koran berbére (92-104). L’auteur présente ce mouve-
ment & la fois social et nationaliste comme un phénoméne convenant a la structure mentale du
Berbére et étroitement 1ié 4 la conquéte de 1I’Espagne, Tarif, un des premiers conquérants de
la Péninsule Ibérique selon la tradition, y ayant joué un rdle de tout premier plan. Le succés
de cette hérésie, son organisation sociale et ses tendances doctrinales sont présentés 3 travers les
synthéses d’auteurs européens dont H.T. Norris épouse plus ou moins les conclusions. C’est
ainsi, entre autres, que Nahum Slousch est cité a I’appui de ’orientation donnée a ce chapitre,
a savoir que « le schisme des Bargawata est resté au fond juif de ceeur et dans ses tendances ».
Pour les sources arabes, le lecteur est renvoyé 4 Mohamed Talbi (Hérésie, acculturation et
nationalisme des Berbéres Bargawita).

Chapitre VII : “Abd Allah ibn Yasin et ses guerriers voilés du Ribat (105-156). L’auteur, un
peu plus a Paise ici, fait revivre le monde sanhagien dans son passé et dresse, & ’aide de textes
arabes publiés ou a I’état de manuscrit, un tableau des éléments constitutifs de la future dynastie
almoravide. Et, ne s’étant pas engagé a écrire une histoire de la dynastie dans son ensemble, il
s’est attaché avec bonheur a en suivre pas a pas les grandes figures. Le tout, trés souvent, 2
travers une littérature arabe abondante et parfois insuffisamment exploitée.

Chapitre VIII : Ibn Tumart, le Mahdi des Masmiida marocains (157-184). Autrement plus
complexe mais historiquement plus connue, la personnalité d’Ibn Tamart et des Berbéres

BCAI 4 (1987) H.T. Norris: The Berbers in Arabic Literature, recensé par M. Redjala
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 133

Magmiida ne se prétait pas & une analyse originale. Il n’est pas aisé, en effet, d’évoquer la vie
d’un homme exceptionnel qui a fait ’objet de trés nombreuses et importantes études et d’en
présenter la doctrine aprés Goldziher et Schacht. Le chapitre, d’ailleurs, commence par une
citation de R. Dozy et se termine par une comparaison de Nevill Barbour entre ‘Abd Allah
ibn Yasin et Muhammad ibn Tiimart.

Chapitre IX : Les lettrés berbéres du Maroc et de la Mauritanie et leur science islamique
(184-208). Comme dans le chapitre consacré aux Almoravides, en homme de terrain, 1’auteur
est ici & son aise pour entretenir le lecteur d’une foule de savants que nous n’avons pas I"habitude
de rencontrer dans les études historiques. Et cela en faisant appel au Mafahir al-Barbar dont
il traduit quelques notices, et surtout & une littérature locale orale ou demeurée a 1’état de
manuscrit. Et les centres culturels de Siis et de la Mauritanie — des zawiya visitées par I’auteur —
sont signalés avec force détails.

Chapitre X : La geste hilalienne (209-226). L’auteur n’oublie pas qu’il vient de traiter d’un
monde faisant partie d’un autre et que son livre s’ouvre sur les « Titres de gloire des Berbéres ».
Il doit étre fermé sur la Geste hilalienne, qui débute par ce titre de paragraphe : « Nomades,
arabes et berbéres ».

La lecture de ce livre a été abordée avec un préjugé trés favorable. Le titre en est incontes-
tablement séduisant et nouveau par 'ampleur de la matiére embrassée. La littérature arabe,
en effet, abonde en textes de tout genre traitant des Berbéres depuis le VIII® siécle. Le travail
de l'auteur aurait d@t donc consister, dans une premiére phase, a rassembler le plus grand
nombre de ces textes, quitte ensuite, aprés les avoir digérés, & n’en citer que dans les cas excep-
tionnels. Mais cela supposait une recherche a deux niveaux et un effort de synthése considérable
que ’auteur n’a pu fournir faute de temps. Aussi a-t-il été€ contraint de se référer trop souvent
aux travaux de savants occidentaux. Si bien que son livre pourrait avoir pour titre : « Les Ber-
béres dans la littérature orientaliste ».

Un autre regret concerne la traduction. H.T. Norris, qui semble pourtant maitriser la langue
arabe, n’hésite pas a traduire a partir de traductions. C’est le cas notamment avec Ibn Haldiin
traduit en anglais & partir de la traduction francaise de de Slane, ou d’al-Baydaq traduit a
partir de la traduction de Lévi-Provengal. Ce qui le conduit & s’éloigner de 1’original ou a repro-
duire des erreurs. C’est ainsi que, chez Ibn Haldiin, al-Sarif ibn Hagim devient, en passant par
de Slane, al-Sarif ibn Hi$am. Et ce passage du méme auteur phas oo BT 3 oA Y gk
L Akl g S b ii 3 dl a été traduit par de Slane « on conserve chez les Hilaliens des récits
fort étranges au sujet de leur entrée en Ifrikia ». Et par H.T. Norris « Among the Hilalis they
cherish curious stories about the account of their entry in Ifrigiya » (p. 216). Or une nouvelle
traduction francaise donnerait « les Hilaliens ont d’étranges procédés de raconter I’histoire de
leur entrée en Ifrikiya ». Dans le texte arabe, ce sont les furug « procédés» qui sont gariba
«étranges ». s et Ol 2alL1 S0 dans al-Baydaq, a été traduit par « the future caliph wished
to leave » (p. 163). L’adjectif « futur » ne figure pas dans le texte arabe, ou I"auteur exprimait
une certitude, un fait acquis, non a venir. Lévi-Provengal a introduit « futur » dans sa traduc-
tion pour le lecteur non averti, mais en le plagant entre crochets.

18

BCAI 4 (1987) H.T. Norris: The Berbers in Arabic Literature, recensé par M. Redjala
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

134 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

On ne peut que regretter aussi que H.T. Norris n’indique pas toujours ses sources ou cherche
méme & les dissimuler. Nous n’en prendrons pour exemple qu’un seul cas. Le Tarih Ifrigiya
d’al-Raqiq est cité (p. 62) d’aprés un « manuscrit, pp. 17-18 ». Or, 3 ma connaissance, il n’en
par al-Monji al-Kaabi, qui renvoie pour la citation en question a la page 17 du manuscrit, non
aux pages 17-18. En outre, la traduction est plus proche du texte d’Ibn °Idari que de celui
d’al-Ragiq.

Encore un autre regret, la maniére avec laquelle ont été traités les noms propres : tifinar pour
tifinagh, Ymktan pour Imk(a)t(e)n, Izmaren pour izamaren, Tamanart pour Tamamanawt. Ce
dernier toponyme est méme gratifié d’une explication étymologique : « ¢ the minaret * in berber ».
Or, si ce toponyme Tamanart existe, il n’a rien & voir avec minaret. Il s’agit d’un vieux mot
berbére dont la forme masculine « amanar » signifie, selon les régions berbérophones, albinos
(mouton ou chameau), constellation, constellation d’Orion, lampe a huile, antilope, cavalier, etc.

Avec ses imperfections, ce livre, peut-&tre un peu hitivement rédigé, n’est cependant pas inutile.
Le public anglophone pour lequel il est destiné y trouvera sur les Berbéres de précieux rensei-
gnements.

Mbarek REDJALA
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Muhammad ‘Abd-al-Wahhab HALLAF, Qurtuba al-islamiyya fi ’l-garn al-hadi ‘asar
al-miladi | al-bamis al-higri. Tunis, al-Dar al-Tunusiyya 1i’]-Nasr, 1984. 23 x 14 cm.,
327 p.

Cet ouvrage est issu d’une thése de doctorat présentée en 1976 & 1’Université du Caire. Il est
¢logieusement préfacé par I’un des bons spécialistes égyptiens de I’Andalus, le Docteur Mahmiid
“Ali Makki, professeur de littérature arabo-andalouse dans cette méme université. Il est centré
sur la Cordoue musulmane au 5°/11° siécle, et le sous-titre en précise encore 1’orientation : il
s’agit d’une étude globale sur «la vie économique et sociale », et non d’une histoire politique.
Elle concerne cette période-clé de ’histoire de I’Andalus islamique qui suivit la chute du Califat
omeyyade de Cordoue, et au cours de laquelle s’exprima de fagon beaucoup plus nette que durant
les si€cles précédents le particularisme andalou au sein de I’ensemble méditerranéen du monde
musulman.

Trois grands sujets président a la division de I’étude : L urbanisme (premiére partie, p. 17-79) :
plan de la ville; palais et lieux de plaisance; maisons; bains; moyens de communication et
transports; réseaux de distribution de I’eau; mosquées; cimetiéres; églises; remparts et portes.
La vie économique (deuxiéme partie, p. 80-232) : politique économique; commerce; marchés;
industries; institutions financiéres; niveau de vie. La vie sociale (troisiéme partie, p. 233-324) :
éléments de population; vie publique.

La vie économique est la partie la plus importante de ce travail, et les développements qui lui
sont consacrés en constituent I’apport le plus fourni et le plus original. La division de I’ouvrage
en trois grands chapitres est d’ailleurs quelque peu artificielle : tels des éléments d’information

BCAI 4 (1987) H.T. Norris: The Berbers in Arabic Literature, recensé par M. Redjala
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



