1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 123

compréhension. L’auteur en repére d’ailleurs quelques-uns que I’on ne peut ici que rappeler. Il'y a
I’implantation arabe en Syrie avec ce qu’elle comporte de lien fonctionnel entre les mécanismes du
pouvoir et les lieux ol ceux-ci agissent. Il y a la question du Déme du Rocher face au sanctuaire
mecquois, avec ce qu’elle suppose de débat sur la relation entre I’autorité exercée et 1’existence
d’une terre sacrée. Il y a D’agitation de la province hurasanienne ou, contrairement & ce que
pense GRH, il n’apparait pas de réelle coupure entre les sociétés arabes, I’'une militaire 1’autre
civile. D’autre part, GRH ne revient pas vraiment sur la question de I’origine ou des « under-
lying factors » de ces factions (p. 55). Renvoyant a la fois & J. Wellhausen (Die religics-politischen
Oppositionsparteien im alten Islam) et a P. Crone (Slaves), il laisse supposer qu’elles sont nées
d’un sentiment de vide, de rupture, que vivaient les hommes de la conquéte et de 1’absence de
régles préétablies concernant le prélévement des biens et leur répartition parmi eux. Néanmoins
si nous reprenons, par exemple, deux points évoqués par GRH, le probléme de I’attitude de
‘Umar ibn “Abd al-"Aziz face aux convertis (p. 76-81) et les atteintes a ’autorité de Yazid III
lors de son accession au tréne (p. 95), il semble bien que se laissent déceler les régles (économi-
ques et religieuses) de ’attitude des descendants des conquérants vis-3-vis des descendants de
conquis et les régles de la relation (économique et personnelle) entre le centre et les différents
points d’ancrage de I’empire. Quant aux factions, qui se forment et se reforment de facon si
souple et si rigoureuse, il est peut-&tre aussi rentable de penser qu’au lieu d’étre un leurre, bati
sur du vide, elles sont — 14 comme ailleurs, comme en Inde pré-moderne, comme i Byzance ...
— une réaction empiriqgue au changement : en méme temps que s’établissaient des régles de
relation aux autres et de comportement interne aux communautés nouvelles, elles agiraient,
en plus, pour souligner 1’autorité exercée sur les conquis et le partage nécessaire de Iautorité
au sein du groupe dominant.

Ce petit livre au total refléte bien les enjeux actuels de I’histoire de I’Islam naissant. Il propose,
avec clarté mais avec un rien de fausse ingénuité, une vision globale de son objet et il utilise
pour cela une méthode éprouvée : ’histoire politique.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Paris)

Jan-Olaf BLICHFELDT, Early Mahdism. Politics and Religion in the Formative Period of
Islam. Studia Orientalia Lundensia, Leiden, Brill, 1985. 137 p.

Malgré le titre, c’est la ville de Kiifa, plutdét que le Mahdi, qui est le principal personnage de
ce livre, car I’Auteur s’intéresse plus aux circonstances de I’apparition de ce terme dans I’his-
toire islamique qu’aux sens dont il est chargé. Son étude se fonde sur une relecture des sources
historiques : Tabari, les Ansab al-ASraf de Baladuri et le K. al-Futih d’Ibn Atam al-Kifi
(m. 314/926) depuis le califat d’Ab@i Bakr jusqu’au début du régne de ‘Abd al-Malik en 67/687,
date a laquelle al-Muhtar Ibn Abi ‘Ubayd al-Taqafi est tué & Kiifa. Ce personnage complexe
se disait le représentant de Muhammad b. al-Hanafiyya, et luttait a la fois contre les Omeyyades
de Damas et I’« Anticalife » ‘Abdallah b. Zubayr au Higaz.

BCAI 4 (1987) J.O. Blichfeldt: Early Mahdism. Politics and Religion in the Formative Period of Islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

La premiére partie passe rapidement en revue quelques traditions tant sunnites que chiites
sur le Mahdi et son rdle eschatologique. A propos des Kaysdniyya généralement rattachés a
al-Muhtir, la remarque selon laquelle rien ne transparait a leur époque de la croyance en un
imam caché aurait di inciter ’A. & un peu plus de prudence (au moins pour I’époque qui suit
immédiatement al-Muhtar). Aprés une typologie du mouvement mahdiste d’aprés P’exemple
d’lbn Timart, il constate que de tels mouvements ont toujours revétu la forme politique et que
d’autre part la question n’a jamais été envisagée dans son ensemble.

Convaincu qu’une telle idée n’a pu naitre soudainement, mais a émergé progressivement d’un
ensemble de conditions sociales et politiques, I’A. émet I’hypothése que le terrain favorable de
Kiifa s’explique par la fagon dont I’expansion de I’Islam s’est organisée aprés la mort du Pro-
phéte. La seconde partie traite des modalités de cette expansion et des conflits qui en ont résulté.
Les tribus rebelles (al-murtaddiin) furent d’abord exclues de la conquéte de I’Iraq, puis intégrées
progressivement jusqu’au moment ol, sous ‘Utman, les anciens chefs tribaux retrouvérent leur
importance. Le peuplement de Kiifa se fit par vagues successives; d’abord les Muhdgirin et les
Angar, ensuite les Ahl al-Ayyam qui avaient participé a la bataille de Qadisiyya (Kiifa est fondée
juste aprés en 17/630); enfin les Rawadif « ceux qui montent en croupe », appelés en renfort
pour la poursuite de la conquéte. Il s’ensuit une hiérarchie fondée sur le mérite et ’ancienneté
en Islam (sa@biga) en relation avec le concept d’émigration (higra). Lorsque Kifa est appelée
« terre d’émigration et étape pour la guerre sainte » (dar higra wa-manzil gihad), c’est bien a
ces deux idées-force qu’il est fait référence pour fixer et sédentariser les Bédouins dans la ville
nouvelle. Elles ne vont pas sans 1’attente d’une récompense spirituelle et matérielle sous la forme
de la distribution du rizq ou du ‘ata’ et de la répartition des terres laissées par les anciens maitres
(sawafi), en fonction de la sdbiga. Les derniers venus ne tarderont pas a se sentir lésés. Par
ailleurs, Kiifa semble marquée trés t6t par 'ambiguité de son organisation en quartiers tribaux
(déja étudiée par Massignon) et de la volonté du Califat de maintenir une direction supra-tribale
avec les successeurs de Sa'd b. Abi Waqqas, tels que "Ammar b. Yasir ou “‘Abdallah b. Masad.
Mais sous ‘Utman, la volonté du gouvernement central de satisfaire aux exigences des tribus
indispose les ahl al-sabiga et fait entrer Kiifa dans une période d’agitation d’ou sortira la pre-
miére forme du chiisme. L’Auteur tente dans ce contexte de cerner le groupe d’opposition que
sont les qurra’. Dés lors, la venue de ‘Ali a Kiifa peut s’interpréter comme un essai de concilia-
tion pour mieux asseoir son autorité. De méme le ralliement des Kiifiens autour de I’idée de
vengeance aprés le meurtre d’al-Husayn aurait pu inciter 1’A. 3 poursuivre son analyse socio-
historique au-deld du califat de “Utman.

Au contraire, la troisiéme partie décrit de facon assez événementielle 1’émergence du person-
nage d’al-Mulitar aprés Uexpédition des Tawwabim. S’efforcant d’attirer & Iui I’ensemble des
Si‘a de Kiifa, il se déclare le wazir d¢ Muhammad b. al-Hanafiyya qu’il nomme al-Mahdi fils
du Wasi (CAli). L’A. analyse les connotations coraniques de la racine HDY « guider » dont
dérive al-Mahdi, le Bien-Guidé, et voit dans ’action d’al-Muhtar et de ses prédécesseurs un
infléchissement caractéristique de la premiére conception islamique du corps politique par ’intro-
duction des arguments religicux.

Malgré tout P’intérét de cette approche qui a, entre autres, le mérite d’expliquer I’évolution
historique par des facteurs de tension interne, il est évident que la démonstration s’interrompt

BCAI 4 (1987) J.O. Blichfeldt: Early Mahdism. Politics and Religion in the Formative Period of Islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 125

trop tot et laisse pour compte dans la derniére partie 1’élément tribal. La personnalité d’al-
Mubtéar n’est pas non plus analysée dans toute sa complexité, et il n’est pas signalé que le terme
d’al-Mahdi était déja employé par les Si‘a de Kiifa pour désigner aussi bien “Ali qu’al-Husayn
(cf. Tabari, Tarih, éd. Dar al-Ma‘arif V 589). Décidément le lien n’est pas établi avec la fonction
eschatologique du Mahdi, et peut-Etre serait-il sage de commencer par €tudier les textes qui en
font état.
Denis GRIL
(Université de Provence)

Moshé SHARON, Black Banners from the East. The Establishment of the “Abbasid State.
Incubation of a Revolt. Jérusalem & Leyde, The Magnes Press, The Hebrew Uni-
versity & E.J. Brill, 1983. 22 X 15 cm., 265 p.

La découverte de sources nouvelles dans les années 70, principalement Ahbar al-dawla al-
‘abbasiyya, a permis de relancer les recherches sur les débuts de la dynastie “abbaside sur des
bases nouvelles. Deux chercheurs se sont distingués dans ce domaine, Moshé Sharon et Fariiq
‘Umar. Jacob Lassner, grice a leurs travaux, a pu mener a terme ses études sur les institutions
sous les premiers “Abbasides.

Black Banners est le deuxieme ouvrage consacré par M. Sharon au sujet; ses qualités d’érudi-
tion et d’analyse et son art d’intégrer les événements dans une large perspective historique ont
miri depuis son livre The Advent of the “Abbdsids qui remonte a 1970. L’ouvrage comporte les
sept chapitres suivants : 1. Propagande et révolution (p. 19-27); II. Le probléme de légitima-
tion (p. 30-47); III. Les sources de la Da'wa : les assises géographique et humaine (p. 51-71);
IV. Les sources de la Da‘wa : l’arriére-plan idéologique (p. 75-99); V. La Hasimiyya (p. 103-
151); VI. La Da‘wa secréte (p. 155-200); VIL. Abd Muslim (p. 203-226). L’ouvrage s’acheéve
par un épilogue (p. 227-230) et une note historique (p. 231-238) ou l'auteur décrit 1’état de la
question et analyse les sources nouvelles.

Une citation de Mathiez (1874-1932) empruntée a La Révolution frangaise et placée par ’auteur
en frontispice éclaire bien sa préhension et par la-méme sa méthode dans Black Banners.
Puisque «les révolutions, les véritables ... cheminent longtemps invisibles avant d’éclater au
grand jour sous I’effet de quelques circonstances fortuites », on comprend que M. Sharon ait
consacré six chapitres, parmi les sept que compte le livre, a suivre, a étudier et a analyser la phase
secréte de la Da'wa. Cette analyse n’est jamais rébarbative ou revéche. Les diverses péripéties
tiennent le lecteur en haleine jusqu’a la derniére page.

Avant de s’atteler 4 étudier «ce long cheminement invisible », ’ouvrage dégage [’aspect
révolutionnaire de la Da‘wa. C’est une révolution car le mouvement “abbaside, dans sa phase
clandestine, a préconisé le retour & un Islam pur et originel, a I'lslam du Prophéte. Ainsi, la
nomenclature adoptée a été choisie a dessein afin d’accuser le contenu religieux de ce mouve-
ment : la mission du Prophéte a été appelée Da'wa, I’Apbtre de Dieu, al-Da’i. Da’wa posséde
une dimension révolutionnaire supplémentaire dans la mesure ou elle légitime la subversion

BCAI 4 (1987) J.O. Blichfeldt: Early Mahdism. Politics and Religion in the Formative Period of Islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



