118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Arabes ? En-deca d’une vague similitude, peut-on avancer des indices de mécanismes plus précis
(et puis, connait-on un type de pouvoir impérial qui ne fiit pas vertical au sommet et horizontal &
I’échelon inférieur)? Et combien méme 1’homothétie serait-elle frappante, elle n’en signifierait
peut-étre qu’un effet de systéme, historiquement daté, et non obligatoirement un effet de
causalité?

Cela nous améne au deuxiéme point. S’il y a transmission d’éléments d’ordre économique,
institutionnel, religieux, d’un groupe & un autre, I’étude du fait tiendra compte des conditions
du passage de I’'un a I’autre, c’est-a-dire qu’elle portera une certaine attention aux groupes eux-
mémes. De fagon particuliére, le supposé emprunteur sera vu non pas tant comme tel (structure
vide d’accueil) que comme structure pleine, avec son histoire et son systéme de relations entre
les différentes sphéres du vécu que sont I’économique, I'institutionnel, le religieux. Or la maniére
dont I'ouvrage présente les séries d’emprunts et d’imprégnations ne tient paradoxalement
(malgré I’ampleur du travail accompli) guére compte de ces groupes constitués. Les trois sections
(Padministratif, les groupes ethniques, les communautés religieuses) diluent la cohérence de
ces entités sociales et surtout séparent de fagon par trop artificielle les modes de leur vécu. Le
religieux, comme systéme culturel, est inséparable de 1’économique, de I1’administratif, de
I’ethnique (dans la mesure ol celui-ci est fondé dans une histoire mythique qui touche au sacré).
Le groupe lui-méme, comme communauté, se définit, au moins A ses frontiéres, par les ponts
qu’il établit de fagon intrinséque et unique entre les diverses facettes (économique, institutionnelle)
d’une méme réalité qui est tout empreinte du religieux.

Pour parler précisément du groupe immigrant arabe-musulman, il risque de devenir, par la
méthode méme employée, une sorte d’ensemble vide. Cette méthode tend & empécher la descrip-
tion de ce qu’a pu étre le mouvement historique de la conquéte : s’il y a rupture, si la conquéte
est un phénomene religieux en rupture, la parcellisation de ’objet ne permet pas vraiment de
I’établir. La conquéte, a la limite, n’existe plus comme événement. Et nous en revenons 2 la
question précédemment soulevée, de savoir si la conquéte arabe fut un facteur de rupture ou si
elle s’inscrivit dans une continuité culturelle que les Arabes et les islamisés peu 4 peu récupérérent
pour fixer 'islam. La fagon dont I’argumentation a été avancée, la fagon de séparer le culturel
(réduit a une culture matérielle : Ie vétement, les aliments ...) du religieux (réduit a 1’organisa-
tionnel et au doctrinal) ne pouvait que produire une seule réponse — il y eut plus de continuité
(avec sa variante : continuité dans le changement) que de rupture, dans I’islam.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Paris)

G.R. HAWTING, The First Dynasty of Islam, The Umayyad Caliphate AD 661-750, Croom
Helm, London & Sydney, 1986. xx + 141 p.

Il manque, en langue anglaise, une véritable introduction a I’histoire des Umayyades. Un
manque qu’il s’agira bien ici de combler. Contestable (M.A. Shaban : Islamic history. A New
Interpretation) ou peu adapté au lecteur non familier de I’islam naissant (P. Crone : Slaves on

BCAI 4 (1987) G.R. Hawting: The First Dynasty of Islam, The Umayyad Caliphate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 119

Horses 1)), les essais récents ne remplissent pas ce réle. Quant au monumental ouvrage de Well-
hausen (Das arabische Reich und sein Sturz, 1902), s’il reste une référence obligée, son grand
age et sa méthode appellent & une prudente révision. En huit courts chapitres, G.R. Hawting
(GRH) propose une présentation cohérente de la premiére dynastie de 1’Islam, évitant la pure
narration et renongant a la tentation d’une interprétation toute nouvelle de I’époque. Suivons-le.

Que I’on réfléchisse d’entrée sur la place du siécle umayyade dans ’histoire islamique (Chap. I),
C’est essentiellement en termes d’islamisation que les faits s’imposent. L’islamisation, précise
GRH, fut un phénomeéne double, a la fois interne et externe. Interne, c’est-a-dire que commenga
a se développer parmi les Arabes-musulmans une orthodoxie, concept peu clair assurément car
il est malais€¢ de distinguer pour lors un centre, un ordre et des schismes, mais des pratiques
apparaissaient, des régles s’élaboraient. Posée pour mémoire, I’islamisation interne intéresse en
fait peu notre auteur qui n’y fera que quelques allusions prudentes (ex. p. 92, sur une trop
fameuse et trop schématique opposition : pro-Umayyades / anti-Umayyades = partisans de
la prédestination / partisans du libre-arbitre = adeptes de ’acceptation piétiste / supporters de
la révolte ...). Externe, l’islamisation fut celle des conquis. Et le probléme des convertis,
souligne GRH, fut capital, car non seulement c’est lui qui précipita la chute de Umayyades,
mais surtout il modifia I’acceptation (I'interprétation) de I’islam par les Arabes. Sur ce point,
les lectures des historiens divergent grandement et les polémiques ressurgissent réguliérement.
L’importance des Umayyades fut donc premiére dans I’Islam, et pourtant la tradition leur
est généralement hostile. Considérée comme une dynastie anti-islamique, elle aurait imposé le
systéme du pouvoir héréditaire, elle se serait éloigné des villes saintes, elle aurait fait de ses califes
des rois ... Cette tradition — ‘abbaside, iragienne, retravaillée — se doit d’étre décryptée et
GRH s’attache a le préciser réguliérement.

A propos de I’origine des Umayyades et de leur accession au pouvoir (Chap. II), cette tiche
d’ailleurs s’impose. Au temps de Muhammad, les Banil “Abd al-Sams étaient, dit-on, un lignage
des plus puissants. Opposés au Prophéte ils ne seraient ralliés que tardivement et par intérét
(Abi Sufyan, “Amr ibn al-"As ...). Forgerie de la tradition? Certainement, répond GRH, qui
rappelle quand méme que Muhammad put considérer I’utilité, dans son camp, de ces élites
mecquoises. Quant & Mu‘awiya lui-méme, I’homme fort de son lignage, de surcroit gouverneur
de la province syrienne, son élection au califat marquait un temps décisif dans la construction
politique de I'Islam. La grande Fitna, la rivalité entre “Ali et Mu‘awiya, n’était que le symptome
d’une tension entre groupes d’intéréts opposés. Cette tension, on peut Dinterpréter a différents
niveaux : entre premiers combattants et ralliés plus tardifs, entre vie bédouine et besoins d’un
Etat s’installant, entre ancienne chefferie et nouvelle aristocratie née de 1’Islam. Toutes sont
vraies, conclut GRH, mais si Mu‘awiya I’emporta contre “Ali, ce n’est pas seulement que 1’an-
cienne élite reconquit le pouvoir qui semblait perdu avec le triomphe de la prédication muham-
madienne, c’est surtout que cette élite s’ancrait dans une province stable, s’appuyait sur des
alliés stirs. En somme, la Fitna fut une lutte inégale entre les forces de la démocratie primitive
("Ali, les bédouins) et celles d’un Etat qui commengait a2 s’ordonner.

") Cf. Bulletin Critique n° 2 (1985), p. 317.

BCAI 4 (1987) G.R. Hawting: The First Dynasty of Islam, The Umayyad Caliphate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Les Sufyanides (Chap. III) furent les agents de cet ordre nouveau. GRH reprend rapidement
ce que nous savons déja de la mise en place du systéme de 'imp06t et de la solde, du rdle de Pamir,
de I'importance des asraf (chefs tribaux). La conquéte bouleversa les structures tribales, pro-
fondément. Partant de cette constatation, GRH situe pendant les deux décennies sufyanides
(661-683) les premicres manifestations d’un phénomeéne qui lui servira de mode récurrent d’inter-
prétation a I’histoire politique de la dynastie. Influencé par les travaux de P. Crone (Slaves on
Horses), il décrit comme une condensation, une fusion, la restructuration des unités tribales,
et non pas comme une deésintégration, un simple éparpillement géographique. Les généalogies
se reformulaient, en particulier sous forme d’appartenance dichotomique : du Sud/du Nord
(du Yémen / d’Arabie du Nord). Cette division, qui ne vient pas d’avant I’Islam mais qui naquit
de la conqueéte, cristallisa peu 4 peu pour apparaitre au grand jour a la fin de I’époque umayyade.
Et puisqu’elle naissait dans un milieu précis (militaire), dans des lieux précis (garnisons), pour
des raisons précises (course aux postes), ces divisions produisirent des factions. En attendant,
la Syrie sufyanide jouissait d’un avantage sérieux sur les autres provinces : elle était plus ou
moins unifiée par un groupe tribal soudé et puissant, celui des Quda‘a; I’occupation était réso-
lument urbaine (Jérusalem, Damas, Hims ...), donc d’une grande sécurité.

La deuxiéme guerre civile (Chap. 1V), c’est-a-dire le conflit provoqué par la prétention d’Ibn
al-Zubayr au califat, précipita le passage du pouvoir a la branche marwanide. Ce furent Marwan
et "Abd al-Malik qui vinrent a bout de la résistance a ’autorité umayyade. Cette guerre permit
¢galement le développement du factionalisme. En Syrie, par exemple, les Quda‘a, qui se disaient
du Sud, soutinrent Marwan et affrontérent les Qays, qui se rattachaient au Nord et défendaient
Ibn al-Zubayr : la victoire des premiers & Marg Rahit (683) restaurait le pouvoir umayyade a
Damas. L’autre intérét de la tentative d’Ibn al-Zubayr est que celui-ci se liait au site de La
Mecque, au sanctuaire de la Ka'ba. Or Marwan (ou Abd al-Malik?) entreprit la construction,
a Jérusalem, du fameux D6me du Rocher (684-687). N’y aurait-il pas la une rivalité de sanc-
tuaires (Chap. V)? Le DOome ne serait-il pas congu comme un lieu sacré rival du sanctuaire
mecquois ? La lutte entre Ibn al-Zubayr et les Umayyades ne se serait-elle pas focalisée sur la
nature et I’emplacement du sanctuaire islamique? A ces questions GRH répond affirmativement.
Le processus de sacralisation de Jérusalem ne fut, simplement, pas achevé : aprés la défaite
d’Ibn al-Zubayr, la récupération de La Mecque ¢t la « restauration » de la Ka'ba par al-Haggag
entrainérent l’acceptation générale de la ville du Prophéte comme lieu unique et primitif du
sanctuaire. (Signalons au passage I’empreinte d’un autre ouvrage qui fit quelque bruit : Hagarism,
de P. Crone et M. Cook).

Outre 1’¢éloignement entre le lieu du califat et le lieu du sanctuaire, le long régne de “Abd
al-Malik (Chap. V) institutionnalisa le déclin des asraf et une centralisation de 1’administration
qui passa aux mains d’hommes forts, attachés directement au calife et a ses gouverneurs. Cette
politique de centralisme impérial ne s’accomplit pas sans mal : la révolte d’Ibn al-A§"at et I’action
vigoureuse d’al-Haggag soulignent & la fois les succés et les difficultés de entreprise. Militaire
(armée du Sistan) et régional (Kiifa), le mouvement d’Ibn al-AS§"at résiste — insiste GRH —
a Dinterprétation par le factionalisme. De la méme maniére qu’il n’est pas, en premier lieu, le
fait des mawali et qu’il n’entre pas, tel quel, dans une lecture générique de la conversion comme
mode de transformation d’un islam particulariste et/ou ethnique & un islam universalisant. Ibn

BCAI 4 (1987) G.R. Hawting: The First Dynasty of Islam, The Umayyad Caliphate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 121

al-A¥-at et les siens ne furent que les acteurs d’une résistance de cadres tribaux-militaires (les
a$raf) que I’Etat umayyade éliminait inexorablement.

Il reste pourtant que le factionalisme et l’islamisation (Chap. VI) devenaient les €léments
moteurs de la fin de I’histoire umayyade. Aprés I’échec en Iraq d’Ibn al-Muhallab et des B. Azd
(du Sud) qui le soutenaient, les B. Qays (du Nord) y obtinrent les postes-clés. La conséquence
a terme fut que ces apparentés-Yéménites humiliés aidérent bientSt la HaSimiyya contre les
Umayyades. Quant a la question des convertis, elle occupa le court régne de ‘Umar ibn “Abd
al-"Aziz. GRH pose en deux points les problémes que soulevaient alors les convertis : 1. celui
de I’abandon des terres par eux; 2. celui de la tension entre les besoins de ’Etat ("'imp6t des
conquis) et les exigences de I'Islam (’égalité des musulmans, I’exemption de la capitation des
convertis). La réponse de principe que délivra ‘Umar, et qui devint d¢s lors la régle générale,
est qu’en Islam il ne pouvait y avoir de distinction entre Arabes et non-Arabes.

La troisiéme guerre civile et le califat de Marwan II (Chap. VII) tout autant que le déclin de
la dynastie fut celui de la Syrie. Yazid III pour régner avait dii souscrire & des exigences exor-
bitantes, qui réduisaient & trés peu son pouvoir d’intervention : il ne pouvait plus entreprendre,
dans les provinces, de travaux de construction ni d’irrigation; les revenus d’une région devaient
étre dépensés sur place; les troupes de tel endroit ne sauraient étre déplacées trop loin ni trop
longtemps ... Marwan 1I, qui succéda & I’éphémére Ibrahim, abandonna la Syrie et s’installa
a Harran. C’est que, pour GRH, quelque chose avait changé dans la nature de I’Etat : il n’avait
plus de centre. Avec les premiers Marwanides le factionalisme s’était généralis¢é dans les pro-
vinces, mais la Syrie avait été en partie épargnée parce que le calife (chef d’une aristocratie
héréditaire) n’était pas un chef militaire et n’entrait pas dans les débats. Au temps de HiSam
pourtant, certains Umayyades s’associérent a des groupes militaires et leur accession au califat
porta le factionalisme au sommet : Marwan II associé aux Qays de Mésopotamie se rendit donc
chez eux, a Harran. Les rivalités factieuses occupaient désormais le centre — qui ¢clatait.

La chute du califat umayyade (Chap. VIII) et la révolution “abbaside furent I’objet de contro-
verses d’historiens que GRH rappelle briévement. Aprés avoir certainement surestimé le rdle
des mawali, les études portent maintenant sur la question du Hurasan. Il y eut dans cette pro-
vince frontaliére collusion entre divers éléments. La présence d’une Hasimiyya résolue et efficace,
c’est-a-dire d’un mouvement qui revendiquait le pouvoir pour ceux de la famille d¢ Muhammad
(et qui souscrit & défendre les intéréts de 'un de ses rameaux, le “abbaside). L’importance numé-
rique d’un peuplement arabe resté militaire et majoritairement du Sud, donc anti-umayyade.
L’existence de colons, peu affectés par le factionalisme mais en contact avec les populations
locales, proches donc des mawali et soutenant leurs revendications universalisantes contre le
frein umayyade. La révolution ‘abbaside fut arabe mais elle intégrait les mawali dans la mesure
ou elle fut supportée par des Arabes civils, sédentarisés, liés a la terre et perméables aux inté-
réts des conquis.

Cette bréve mais ambitieuse introduction & I’histoire des Umayyades pose a I’évidence quelques
problémes délicats d’interprétation. Ou plutdt, de niveaux et d’objets d’interprétation. Prenons
tout d’abord la question du factionalisme, qui, dans I’ouvrage, tient compte des travaux les plus
récents, en particulier anglo-saxons (cf. une bibliographie excellente et mise a jour). Qu’est-ce
qu’une faction? Un groupe militaire installé quelque part, se considérant comme uni par des

BCAI 4 (1987) G.R. Hawting: The First Dynasty of Islam, The Umayyad Caliphate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

prérogatives communes mais aussi ancré dans une garnison, une région, renvoyant donc a une
certaine réalité d’occupation géographique. Une faction est d’autre part une représentation
mentale : c’est une revendication d’appartenance qui repose sur une construction généalogique
plus ou moins vraie, plus ou moins mythique. La difficulté 4 en rendre compte tient au fait qu’il
s’agit d’une pratique locale, quasi-institutionnalisée, en méme temps que d’un mode de lecture
des conflits et des tensions sociales. Et cette lecture tient compte de la tradition (elle est généalo-
gique) sans réellement en référer (elle est fabriquée).

Mais I’historien peut-il avoir un semblable point de vue? Si ce n’est pour faire 1’évidente
découverte que I’interprétation des conflits par la rivalité des factions marche toujours —
puisque la pratique factionnelle servait précisément a cela. En d’autres termes le factionalisme
est-il une pratique compréhensive ou une pratique seulement vécue? Compréhensive, certes,
si 'on admet qu’elle faisait agir ses acteurs et que c’est en fonction de ce qu’ils croient que les
hommes agissent. Mais 1’on ne peut guére s’en contenter car elle dessine du siécle umayyade
un singulier tableau : celui d’un systéme militaire & part, extérieur & une réalité locale par ailleurs
décrite, et qui se désagrége peu & peu, qui se détruit lui-méme. Une occupation de conquérants
n’aurait en définitive conduit qu’a leurs propres dissensions — interminablement. Et ce systéme
en lui-méme n’aurait rien produit, en tout cas I’absence de données le concernant en serait comme
une preuve a contrario (d’ol1 le doute par exemple sur la réalité de ce qu’aurait prescrit “‘Umar
ibn ‘Abd al-‘Aziz & propos des mawali; cf. p. 78). Par contre un conglomérat de groupes civils
aurait en grande partie échappé au régime des factions (Hurasan : chap. VIII) tout en subissant
les pressions des mawali desquels ils étaient proches, en acceptant trés spec1ﬁquement leurs
visées d’un islam universel .

La relative indifférence de 1 auteur pour ce que nous savons de 1’élaboration du droit et du
dogme pendant la période umayyade — on ne peut certes tout dire en 140 pages ! — accentue
PPautonomie du politique dans son analyse (et dans celles des historiens qui 1’ont inspiré).
Autonomie du factionalisme, en définitive, autonomie des faits touchant & cet Islam politico-
militaire. A I’opposé, il y a ce monde civil, imprégné des valeurs qui promouvaient le statut des
convertis — et qui firent 1’Islam futur. Si I’on veut résumer, le partage s’établirait comme suit :
D’un c6té les militaires, socialement extérieurs aux régions conquises, organisés en factions et
qui occuperaient le domaine de la lutte politique. De I’autre c6té, les colons, les civils, qui seraient
attachés a la terre cultivée et qui subiraient les influences des habitants de cette terre, dont surtout
les convertis, colons que le phénoméne de faction ne toucherait pas et qui s’en verraient absents
de Ia lutte politique — c’est ainsi que I’auteur entend bien (et sur ’argumentation stricte il parait
bien avoir raison) minimiser le role des mawali dans les différentes révoltes et dans la « révo-
lution » “abbaside. Le factionalisme et 1’islamisation faconnérent I’Islam. Mais ils ne furent
pas, dans la logique de GRH, les agents d’un méme mouvement, il apparait au contraire qu’ils
ne convergeaient que pour construire une réalité de plus en plus antagonique; avec au sommet
le monde du pouvoir, de plus en plus déchiré, obsoléte, extérieur & ’objet de son autorité (extra-
polons : jusqu’a ce que les mamlik-s, plus extérieurs encore, viennent occuper ces hauteurs),
avec a la base le monde, supposé conquis, de 1’universalisme, de ’acculturation ...

Et pourtant les indices sont multiples de ce que les hommes de la conquéte ont, en tant
que combattants, posé comme socle & I'Islam — et pour nous comme objet nécessaire a sa

BCAI 4 (1987) G.R. Hawting: The First Dynasty of Islam, The Umayyad Caliphate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 123

compréhension. L’auteur en repére d’ailleurs quelques-uns que I’on ne peut ici que rappeler. Il'y a
I’implantation arabe en Syrie avec ce qu’elle comporte de lien fonctionnel entre les mécanismes du
pouvoir et les lieux ol ceux-ci agissent. Il y a la question du Déme du Rocher face au sanctuaire
mecquois, avec ce qu’elle suppose de débat sur la relation entre I’autorité exercée et 1’existence
d’une terre sacrée. Il y a D’agitation de la province hurasanienne ou, contrairement & ce que
pense GRH, il n’apparait pas de réelle coupure entre les sociétés arabes, I’'une militaire 1’autre
civile. D’autre part, GRH ne revient pas vraiment sur la question de I’origine ou des « under-
lying factors » de ces factions (p. 55). Renvoyant a la fois & J. Wellhausen (Die religics-politischen
Oppositionsparteien im alten Islam) et a P. Crone (Slaves), il laisse supposer qu’elles sont nées
d’un sentiment de vide, de rupture, que vivaient les hommes de la conquéte et de 1’absence de
régles préétablies concernant le prélévement des biens et leur répartition parmi eux. Néanmoins
si nous reprenons, par exemple, deux points évoqués par GRH, le probléme de I’attitude de
‘Umar ibn “Abd al-"Aziz face aux convertis (p. 76-81) et les atteintes a ’autorité de Yazid III
lors de son accession au tréne (p. 95), il semble bien que se laissent déceler les régles (économi-
ques et religieuses) de ’attitude des descendants des conquérants vis-3-vis des descendants de
conquis et les régles de la relation (économique et personnelle) entre le centre et les différents
points d’ancrage de I’empire. Quant aux factions, qui se forment et se reforment de facon si
souple et si rigoureuse, il est peut-&tre aussi rentable de penser qu’au lieu d’étre un leurre, bati
sur du vide, elles sont — 14 comme ailleurs, comme en Inde pré-moderne, comme i Byzance ...
— une réaction empiriqgue au changement : en méme temps que s’établissaient des régles de
relation aux autres et de comportement interne aux communautés nouvelles, elles agiraient,
en plus, pour souligner 1’autorité exercée sur les conquis et le partage nécessaire de Iautorité
au sein du groupe dominant.

Ce petit livre au total refléte bien les enjeux actuels de I’histoire de I’Islam naissant. Il propose,
avec clarté mais avec un rien de fausse ingénuité, une vision globale de son objet et il utilise
pour cela une méthode éprouvée : ’histoire politique.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Paris)

Jan-Olaf BLICHFELDT, Early Mahdism. Politics and Religion in the Formative Period of
Islam. Studia Orientalia Lundensia, Leiden, Brill, 1985. 137 p.

Malgré le titre, c’est la ville de Kiifa, plutdét que le Mahdi, qui est le principal personnage de
ce livre, car I’Auteur s’intéresse plus aux circonstances de I’apparition de ce terme dans I’his-
toire islamique qu’aux sens dont il est chargé. Son étude se fonde sur une relecture des sources
historiques : Tabari, les Ansab al-ASraf de Baladuri et le K. al-Futih d’Ibn Atam al-Kifi
(m. 314/926) depuis le califat d’Ab@i Bakr jusqu’au début du régne de ‘Abd al-Malik en 67/687,
date a laquelle al-Muhtar Ibn Abi ‘Ubayd al-Taqafi est tué & Kiifa. Ce personnage complexe
se disait le représentant de Muhammad b. al-Hanafiyya, et luttait a la fois contre les Omeyyades
de Damas et I’« Anticalife » ‘Abdallah b. Zubayr au Higaz.

BCAI 4 (1987) G.R. Hawting: The First Dynasty of Islam, The Umayyad Caliphate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



