114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 4

des cceurs 4 Dieu. Il nous a livré un bel ouvrage de piété. Ce faisant, il a éliminé un peu de ce
qui dans les sources, et dans leur décodage, permettait de mieux voir le milieu dans lequel ’islam
est né, et de mieux percevoir les procés complexes du passage au monothéisme.

Corollairement, ’objet montre combien sa position est ambigué, de conviction et intenable
a la fois. Se posant dans 1’absence apparente de point de vue critique, il laissera glisser les remar-
ques des historiens (la présente recension, par exemple) en lachant qu’elles sont hors de son
propos. Et il se sera rapproché de I’hagiographie qui a pour principes génériques de poser comme
donnée ce qui est enjeu et conflit (e message religieux) et de poser au psychologique ce qui —
pour Dhistorien, pour P’anthropologue — revient a I’éthique. Il reste qu’en se risquant a ces
limites le travail de M. Lings a I’incontestable privilége de nous faire vivre un prophéte-messager.
Mais la biographie d’un messager-fondateur est autre, et c’est un genre bien difficile.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Paris)

Michael G. MORONY, Iraq after the Muslim Conquest. Princeton University Press, Princeton,
NJ, 1984. 689 p.

L’objet du gros ouvrage de Michael Morony (MM) est de savoir, a propos d’une région précise,
I’Iraq, ce que la conquéte arabe a changé, a laissé en place, a réactivé ... C’est la grande question
sur le changement et la continuité (cf. « Introduction : The Question of Continuity ») qui se
retrouve posée ici, mais d’ordinaire c¢’est plutét au surgissement de la modernité que les régions
du monde arabo-musulman sont ainsi interrogées. Utilisant les catégories, désormais classiques,
de la sociologie (changement, continuité, continuité dans la rupture, rupture pour une conti-
nuité . ..), MM se demande si la conquéte a été réellement le passage d’un monde a un autre ou
si elle se situe au ceeur d’une période que ’on appellerait ’antiquité classique (« late Antiquity »).
L’argument est celui-ci. Cette période qui s’étale du Ve au VIII® siécle a une telle homogénéité
— la matiére du livre est d’en apporter les éléments — qu’on doit la considérer pour elle-méme.
Ce n’est pas la conquéte arabe qui a séparé Pantiquité de 1’dge médiéval, c’est toute une plage
temporelle qui se caractérise par certains traits spécifiques (cf. « Conclusion : The Nature of
Continuity »). Pour résumer, 1’économie vécut une profonde expansion et un large mouvement
de déplacement de produits. Au social, le fait décisif est I’existence de communautés religieuses
séparées; qui étaient des facteurs identitaires, qui produisaient des systémes légaux, juridiques,
éducatifs, bref des systémes institutionnels; qui pensaient 1’appartenance de leurs membres
par 'attachement au rite et les oppositions en termes de piétisme ... Ces groupes, qui n’étaient
a proprement parler ni ethniques ni linguistiques, s’accommodaient d’un pouvoir absolutiste
dont la légitimation passait par le mode divin et dont I’exercice autoritaire évoluait — de fagon
tendue — entre une pratique mécaniste et les prescriptions d’un Dieu personnel. Intégrant a la
fois une forte stratification sociale et des formes de relation lignagére, I’Iraq de cette antiquité
tardive se stabilisa donc dans un régime communautaire. Si la démonstration n’est valable que
pour cette région, elle prolonge singuliérement, ajoute MM, les descriptions de cet autre monde

BCAI 4 (1987) M.G. Morony: Iraq after the Muslim Conquest, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 115

qu’est celui de Byzance et des provinces syrienne, égyptienne, devenues terres de souveraineté
arabe. D’autre part ce dispositif de communautés cloisonnées a servi de modéle pour les com-
munautés islamiques elles-mémes, il a été intériorisé par I’islam et a produit un systéme d’iden-
tités séparées (sectes, écoles, voies ...). La conquéte et 1’installation arabe sont en définitive
plus le produit de leur époque qu’une faille historique. Et pour retourner & I’'Iraq, termine notre
auteur, au pole continental de la construction islamique, la civilisation qui y prévalut ensuite,
I’Islam, fut en fait la culture régionale de toute 1’Asie occidentale.

La démonstration de cette thése, MM I’échafaude, minuticusement, par le détail, en trois
grosses sections : ['administration (Chap. 1-3), les gens (Chap. 4-9), les communautés religieuses
(Chap. 10-15). Allons d’emblée a la seconde partie (les gens), qui semble logiquement &tre de
premiére lecture car elle explique la section précédente. Passant en revue tous les groupes résidant
en Iraq, son propos est simple : la distribution des groupes ethniques n’a pas été profondément
bouleversée par la conquéte et les différenciations ethniques ne furent jamais des barriéres
suffisantes & I’intégration culturelle et a I'innovation. Il faut néanmoins, précise MM, nuancer
cette assertion par le constat que le phénoméne d’assimilation (par intégration, par adoption
de I’innovation) est d’autant plus observable qu’il concerne les individus et d’autant moins que
les groupes concernés sont en méme temps liés a des activités sociales spécifiques — en parti-
culier, militaires. Or cela est vrai avant et aprés la conquéte, celle-ci n’ayant pas fondamentale-
ment transformé les formes de relation inter-ethnique. Plus concrétement, I’étude de I'immigration
arabe (Chap. 7-8) montre qu’un afflux nouveau de population renforgait en réalité la résistance
culturelle des groupes en place. S’installant dans des villes-garnisons devenues rapidement de
grandes métropoles (Basra, Kiifa), les immigrants s’employérent & développer de nouveaux axes
d’échange et a ne pas toucher, sauf par I'impdét, les groupes autochtones. Relativement fermés
a ces groupes (en tant que militaires), ils les laissaient dans le méme temps a leurs systémes insti-
tutionnels, qu’ils utilisérent pour gérer le pays (les dahdgin, la bureaucratie ...). Ils permirent
ainsi & la «stratigraphie » antérieure de ne pas étre bouleversée. Les conversions qui provo-
querent d’inévitables contacts au quotidien n’eurent pas pour effet une compléte assimilation
du converti au nouveau maitre; en effet les structures culturelles, institutionnelles, préservées
comme telles suffisamment longtemps, et reconnues, méme de D’extérieur, par les Arabes —
purent €tre transmises a ceux-ci. Au total, la résistance arabe au contact fut, paradoxalement,
un puissant facteur de continuité des cultures ethniques, et méme un moyen de pénétration,
parmi ces immigrants arabes, d’éléments des cultures autochtones par ’entremise des convertis
qui, quoique partiellement assimilés, apportaient chez les Arabes ce que ceux-ci toléraient, si
I’on veut, & c6té d’eux. La régle générale, qui prévalait avant ’islam, de la diffusion en Iraq,
par-dela les barriéres ethniques, des traits culturels persans (Chap. 5), restait vraie aprés la
conquéte; la domination culturelle de ce groupe ethnique minoritaire, institutionnalisée par
Pempire sassanide, persistait, et les emprunts des Arabes a ce qu’on appelle 1a culture matérielle
persane (p. 258-264) sont 1a pour D’attester.

Mais c’est dans D’administration que la transmission de pratiques, de 1’époque sassanide a
I’ére arabe, est la plus visible. Le systéme de I'impét (Chap. 2), la géographie administrative
(Chap. 3), qui avaient prévalu sous les Sassanides, furent reconduits sur les mémes bases, et si
la conquéte eut pour premiére conséquence un certain reldchement du centralisme, la politique

BCAI 4 (1987) M.G. Morony: Iraq after the Muslim Conquest, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

de Mu“iwiya et de ses successeurs le rétablit tel qu’il avait été sous les derniers souverains perses.
La burcaucratie restait en place parce que ses hommes restaient en poste. La monnaje ne se
transformait que lentement et la frappe arabe fut une transformation supplémentaire (un cas de
continuité par la voie du changement) des piéces dans une longue chaine de modifications
mineures.

D’an point de vue théorique (Chap. 1), MM passe & une argumentation plus ambigué. 1l y
eut, dit-il par exemple, changement de niveau de pouvoir au VII® siécle : la monarchie sassanide
combinait une organisation hiérarchique (verticale) du pouvoir avec une séparation (horizon-
tale) de compétences a I’échelle provinciale, séparation entre le militaire et le civil, le financier
et le purement administratif ... Or ce systéme se retrouva, avec les premiéres générations arabes,
au niveau du gouvernorat et non a celui du califat; Pamir avait en mains les responsabilités
diverses de I’armée, du fiscal, du judiciaire, du religieux. Et ¢’était & un échelon inférieur a lui
que les départements étaient distingués. Plus tard seulement, I’amir eut auprés de lui des juges,
des trésoriers, etc... Selon MM, I’attendu d’une telle remarque est double. L’amir d’un coté
était pour I'Iraq ce que Muhammad avait été pour Médine, un chef aux activités multiples; ce
n’est qu’ensuite que la centralisation, et la relation au pdle syrien, ont séparé les compétences.
D’autre part, application arabe de la présente théorie sassanide du pouvoir se fit dans le cadre
de la région iragienne et non de tout ’empire; ce qui explicitement privilégie un axe Arabie-Iraq
— axe ancien et, depuis la conquéte, beaucoup plus suivi — comme voie de pénétration de modes
mésopotamiens de gouverner. En d’autres termes, I’Arabie, ouverte 4 la Mésopotamie bien
avant la conquéte, se déplagait, avec ce mouvement militaire de conquéte, vers elle. Si j’insiste
sur ce point, et j’y reviendrai, c’est parce qu’il me semble trés représentatif (on peut multiplier
les exemples) de la maniére qu’a MM d’argumenter le procés en continuité de 1’Iraq sassanide
a I’'lraq musulman.

La partie la plus intéressante de 1’ouvrage est certainement celle qui concerne les communautdés
religieuses, car elle constitue le trait caractéristique de ce qui parait 8 MM décrire cette anti-
quité tardive iraqienne. De la méme maniére que les groupes ethniques, les communautés sont
présentées ’'une aprés I’autre, avec une grande précision et des développements qui font de chacun
de ces chapitres une vraie monographie et une précieuse base de travail. Et la description de la
manicre institutionnelle de fonctionner qu’eut chaque communauté, par ses rites, ses hiérar-
chies et ses stratifications, sa juridiction et ses procédures éducatives, peuvent fournir les meil-
leurs instruments de comparaison. Les positions doctrinales de chacune sont répertoriées; et
nous revenons 1a au théme de la continuité car ’auteur repére aisément (et longuement) toutes
celles qui furent transmises des Chrétiens, des Mazdéens, des Juifs, aux Musulmans, concernant
la prédestination, I’aliénation, la vision de Dieu, la relation de ’ici-bas avec ’au-deld ... Les
formes mémes de Dautorité religieuse islamique furent imprégnées du terreau local : le gadi
était un mélange de hakam d’Arabie pré-islamique et de mobadh d’lraq sassanide. Certes les
Arabes-musulmans entrérent en Iraq avec un systéme religieux relativement construit, mais
I’empreinte étrangére (chrétienne, juive) avait déja existé, au Higaz méme. En Iraq, simplement,
I’édification doctrinale continuait, dans le sens d’un renforcement dans la transmission.

Il y a assurément plusieurs lectures possibles de 1’ouvrage de MM. Si I’on cherche une mono-
graphie précise de I’Iraq du VI® au VIII® siécle, la description d’une région dans sa cohérence

BCAI 4 (1987) M.G. Morony: Iraq after the Muslim Conquest, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 117

malgré les accidents de I’histoire, on trouvera ici la meilleure étude a ce jour, et surtout celle qui,
croisant les sources d’origines diverses, a su le mieux briser le carcan des seuls documents arabes
(cf. une longue et remarquable annexe consacrée aux SoOurces).

Si ’on s’attache plus a la dynamique du projet, ¢’est-a-dire si I’on considére les questions
posées 4 cet objet géographique, on s’engagera alors avec auteur dans un double débat. I
s’agit, au premier chef, du débat, en fait bien ancien, sur la place de I’islam primitif comme
continuum ou comme rupture : la conquéte islamique fut-elle cause ou conséquence du passage
de 1’Asie occidentale de I’antiquité au Moyen-Age, a-t-elle construit le pont ou ’a-t-elle simple-
ment emprunté? MM prétend refuser de répondre et il avance prudemment, en conclusion, que
I’islam fut le mouvement qui draina et cristallisa le plus sfirement les forces du changement sur
le long terme. Cette ultime discrétion ne cache pourtant pas que tout ’ouvrage dit une chose et
une seule : ’islam fut engendré, porté par ce monde de I’antiquité tardive orientale, il en fut le
produit, il en fut en définitive la culture dominante. L’autre face du méme débat touche a 1’unité
historique de cette période dont a procédé I’islam. Sa description par la présence de communautés
religieuses séparées est d’une grande importance et elle rejoint d’autres travaux touchant aux
régions méditerranéennes (Syrie, Egypte, Afrique du Nord). Il est un peu dommage que MM n’y
ait fait que des allusions, car de leur confrontation se dégage une série de questions : la question
de P’extension de I’antiquité tardive, dans le temps et I’espace; la question de sa définition méme
dans son rapport aux domaines du sacré et du politique; la question, enfin, du statut de ce qui
pourrait apparaitre ici comme un prolongement vers 1’Orient de traits récurrents dans une aire
plus méditerranéenne — & cet égard une comparaison entre, par exemple, les communautés
chrétiennes d’Iraq et d’Egypte (pour lesquelles la documentation est au moins aussi riche), avant
et aprés la conquéte, elit été trés utile.

Si I’on regarde I’agencement des matériaux, la maniére dont I’argumentation s’articule et
progresse, on aborde deux points délicats de méthode. Le premier concerne le probléme général
de ’emprunt, de la transmission, de la diffusion, d’un groupe vers un autre, d’un élément quel-
conque (économique, culturel, religieux). MM s’interroge rarement sur le mode de transmission
et ’attestation lui suffit : tel fait de doctrine, apparu en milieu musulman, vient des Chrétiens
puisque ceux-ci I’avaient auparavant adopté, telle habitude culturelle vient des Iraniens puisqu’on
I’a décelée chez eux ... Or toute la difficulté est dans ce moment et ce mécanisme de passage
d’un groupe a un autre, avec ses réinterprétations, cette fagon qu’a chaque groupe de penser
le nouvellement acquis dans le cadre de ’ancien, de la tradition. Autrement dit, quand 1’historien
se place 4 une distance suffisamment grande de I’objet, il repére immanquablement ces faits
de transmission mais, s’il s’en approche plus, il constatera qu’ils ne sont pas toujours des pro-
cessus de diffusion. Pour &tre précis, disons que la doctrine de la prédestination, si fréquemment
abordée, se retrouve dans le premier islam comme elle se trouvait dans le premier christianisme,
mais parlait-on chez les Musulmans et les Chrétiens réellement de la méme chose? Et surtout,
par dela les mots, vivait-on & ce propos la méme chose? Ce n’est pas certain, en tout cas le pro-
bléme doit &tre soulevé. Par ailleurs une proposition telle que celle évoquée plus haut, de I’appli-
cation de la théorie verticale du pouvoir sassanide a la fagon des premiers Arabes de gouverner
I’Iraq, fait d’une attestation de ressemblance une occurrence de causalité. Mais qu’est-ce
qui permet de constater le transfert d’une théorie chez les Sassanides a une pratique chez les

16

BCAI 4 (1987) M.G. Morony: Iraq after the Muslim Conquest, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Arabes ? En-deca d’une vague similitude, peut-on avancer des indices de mécanismes plus précis
(et puis, connait-on un type de pouvoir impérial qui ne fiit pas vertical au sommet et horizontal &
I’échelon inférieur)? Et combien méme 1’homothétie serait-elle frappante, elle n’en signifierait
peut-étre qu’un effet de systéme, historiquement daté, et non obligatoirement un effet de
causalité?

Cela nous améne au deuxiéme point. S’il y a transmission d’éléments d’ordre économique,
institutionnel, religieux, d’un groupe & un autre, I’étude du fait tiendra compte des conditions
du passage de I’'un a I’autre, c’est-a-dire qu’elle portera une certaine attention aux groupes eux-
mémes. De fagon particuliére, le supposé emprunteur sera vu non pas tant comme tel (structure
vide d’accueil) que comme structure pleine, avec son histoire et son systéme de relations entre
les différentes sphéres du vécu que sont I’économique, I'institutionnel, le religieux. Or la maniére
dont I'ouvrage présente les séries d’emprunts et d’imprégnations ne tient paradoxalement
(malgré I’ampleur du travail accompli) guére compte de ces groupes constitués. Les trois sections
(Padministratif, les groupes ethniques, les communautés religieuses) diluent la cohérence de
ces entités sociales et surtout séparent de fagon par trop artificielle les modes de leur vécu. Le
religieux, comme systéme culturel, est inséparable de 1’économique, de I1’administratif, de
I’ethnique (dans la mesure ol celui-ci est fondé dans une histoire mythique qui touche au sacré).
Le groupe lui-méme, comme communauté, se définit, au moins A ses frontiéres, par les ponts
qu’il établit de fagon intrinséque et unique entre les diverses facettes (économique, institutionnelle)
d’une méme réalité qui est tout empreinte du religieux.

Pour parler précisément du groupe immigrant arabe-musulman, il risque de devenir, par la
méthode méme employée, une sorte d’ensemble vide. Cette méthode tend & empécher la descrip-
tion de ce qu’a pu étre le mouvement historique de la conquéte : s’il y a rupture, si la conquéte
est un phénomene religieux en rupture, la parcellisation de ’objet ne permet pas vraiment de
I’établir. La conquéte, a la limite, n’existe plus comme événement. Et nous en revenons 2 la
question précédemment soulevée, de savoir si la conquéte arabe fut un facteur de rupture ou si
elle s’inscrivit dans une continuité culturelle que les Arabes et les islamisés peu 4 peu récupérérent
pour fixer 'islam. La fagon dont I’argumentation a été avancée, la fagon de séparer le culturel
(réduit a une culture matérielle : Ie vétement, les aliments ...) du religieux (réduit a 1’organisa-
tionnel et au doctrinal) ne pouvait que produire une seule réponse — il y eut plus de continuité
(avec sa variante : continuité dans le changement) que de rupture, dans I’islam.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Paris)

G.R. HAWTING, The First Dynasty of Islam, The Umayyad Caliphate AD 661-750, Croom
Helm, London & Sydney, 1986. xx + 141 p.

Il manque, en langue anglaise, une véritable introduction a I’histoire des Umayyades. Un
manque qu’il s’agira bien ici de combler. Contestable (M.A. Shaban : Islamic history. A New
Interpretation) ou peu adapté au lecteur non familier de I’islam naissant (P. Crone : Slaves on

BCAI 4 (1987) M.G. Morony: Iraq after the Muslim Conquest, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



