1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 107

IeN RusSp, Talhis Kitab al-Qiyas. Edition critique par M. Kassem, complétée, révisée
et annotée par Ch. E. Butterworth et A. Haridi. The General Egyptian Book
Organization, Le Caire, 1983. 43 + 294 p.

Le Talhis Kitab al-Qiyas (Commentaire aux Analytiques Premiers) est le troisitme ouvrage
des Commentaires Moyens qu’lbn Ru¥d a consacrés aux huit traités de la tradition arabe
de 1’Organon d’Aristote et dont M. Kassem avait entrepris I’édition. De cet ensemble,
MM. Butterworth et Haridi ont déja publié les Topiques (al-Gadal, 1979)(1), les Catégories
(al-Magilat, 1980), le Peri Hermeneias (al-"Ibdra, 1981) (%) et les Seconds Analytiques (al-Burhan,
1982). Signalons que dans la préface de ce dernier (p. 23), les éditeurs renvoient au Qiyds comme
3 un ouvrage antérieur.

La présente publication comporte une table analytique des matiéres (en arabe p. 7-47, en
anglais p. 10-43), un index des noms propres (p. 382), un index des ceuvres citées dans I’édition
(p. 383) et une table de correspondances entre les textes d’Aristote de 1’éd. Bekker et le commen-
taire d’Ibn Rusd. Il efit été souhaitable que les éditeurs établissent la méme correspondance
aussi et en priorité avec le texte de la traduction arabe des Premiers Analytiques due a Tadari
(Théodore Abii Qurra?) et publiée par M.A. Badawi (Mantig Aristi, t. 1, p. 103-306, Le Caire,
1948). Les éditeurs, du reste, n’abordent pas dans leurs introductions a ces textes la question
des traductions utilisées par Ibn Rus¥d pour ses commentaires. La vive discussion qu’engage
M. Badawi avec un certain nombre de chercheurs sur les traductions dont disposait Ibn Rusd
pour son grand Commentaire des Seconds Analytiques (voir son introduction a I’édition de ce
texte : Ibn Ru¥d, Grand Commentaire et Paraphrase des Seconds Analytiques d’Aristote, Koweit,
1984, p. 26-36) contribuera A pousser les recherches pour I’établissement scientifique des traités
de 1’Organon et leurs commentaires dans leurs versions arabes. La lecture comparative de quel-
ques passages du début du Qiyas d’Ibn Rusd et de la traduction arabe de Tadari permet de
suggérer que c’est celle-Ia méme qu’utilise le Commentateur (p. 62, 1. 1-2, éd. Kassem / p. 104,
1. 16 éd. Badawi = définition de la prémisse; p. 65, 1. 1-2, éd. Kassem / p. 108, 1. 1-2, éd. Badawi
= définition du syllogisme). L’usage de cette traduction par Ibn Rusd est tout & fait confirmé
par les longues citations qui en sont reproduites dans un opuscule tardif du méme auteur
(591 H.) compris dans cet ensemble de textes relatifs a la logique qu’on appelle depuis les tra-
ductions de la Renaissance Quaesitae in libros Logicae ).

La publication intégrale des ceuvres logiques d’Averroés doit étre encore saluée ici. Leur étude
permettra de nuancer, et méme de réviser I’opinion des historiens de la logique qui, comme
Prantl, ne voyaient dans ces textes que des exposés clairs mais sans originalité des traités d’Aristote.

) Cf. le compte rendu d’A. Hasnaoui, Bulletin  rial (632) a été publié (sans recours aux traduc-

Critique n°® 3 (1986), p. 82. tions hébraique et latine, ce qui efit beaucoup
(20 Cf. ma recension de ces deux ouvrages dans amélioré P’établissement de textes trés techniques)
Bulletin Critique n° 2 (1985), p. 296-300. par J.E. Alaoui, Revue de la Faculté des Lettres

(3} Le texte arabe d’une partie de ces « questions»  de Fés, n°* 2 et 3, 1979-1980.
contenue dans ’'unique ms. bien connu de I’Escu-

BCAI 4 (1987) Ibn Rusd: Talhis Kitab al-Qiyas, éd. M. Kassem, Ch.E. Butterworth et A. Haridi, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 4

Entre autres thémes qui méritent des études techniques et approfondies : le rejet par Ibn Rusd
d’une quatriéme figure du syllogisme dont il attribue, suivant une tradition, I’invention a Galien
(p. 78); les problémes de la syllogistique modale auxquels il consacre de longs développements
(p- 117-188), et dont il reprend plusieurs fois ’examen au long de sa carriére, dans six opuscules
et questions du corpus cité et datés de 567 H. a 591 H.; le refus d’accorder une valeur démonstra-
tive au syllogisme hypothétique des Stoiciens et développé par Ibn Sind (p. 194-198).

Concernant 1’édition méme de ce texte, on voudrait s’arréter sur un passage (p. 161-171 =
§§ 132-139) qui remet en cause, nous semble-t-il, I’hypothése générale des éditeurs quant & I’his-
toire des «rédactions » successives des Commentaires Moyens de 1’Organon par Ibn Ru¥d et
de la « révision » que constitue la version du ms. de Florence par rapport i celle du ms. de Leyde.
Cette hypothése, trés insuffisamment étayée mais répercutée sans plus d’arguments dans plusieurs
publications (7. Kitab al-Gadal, introd. ar. p. 27, angl. p. 49-50 (); al-Burhan p. 24; ici, p. 52;
Averroes’ Middle Commentaries on Aristotle’s Categories and De Interpretatione, transl. by
Ch. E. Butterworth, Princeton University Press, 1983, p. xvi) peut devenir une hypothése d’école.
Ce long passage qui, dans le ms. de Leyde, va du fol. 39 r° I. 27 au fol. 40 v° 1. 20, ne figure pas
dans le ms. de Florence ni dans la traduction latine de F. Burana (Aristoteles Opera Cum
Averrois Commentariis Vol. I Part. I fol. 51 v). Il est curieux que les éditeurs ne font que signa-
ler la chose, sans plus (p. 161, n. 1). La version du ms. L. constitue une version augmentée de
prés de trois pages manuscrites par rapport a celle de F. On pourrait admettre qu’Ibn Ruid
ait supprimé ce passage dans sa « révision » pour aller dans le sens des éditeurs. Mais ce texte
nous parie d’un commentaire « ancien » fait par Ibn Ru3d a ce passage (36 b 12-18) des Premiers
Analytiques ou a I’ensemble du traité (p. 171 1. 2-3 wa-nahnu fi talhising hadihi al-mawadi®
gadim®™ ...). A la fin de ce passage, le texte suggére qu’il s’agit, pour la version du ms. de
Leyde, d’un écrit assez tardif, par la formule in amhala allahu fi *I“umr (p. 171 1. 12-13), qui
corrobore le gadim®™ des quelques lignes plus haut. Enfin Ibn Ruid y projette (1. 13) d’expliquer
mot & mot (Sarh “ald al-lafz) ce passage d’Aristote. Nous avons le choix pour ce renvoi aux six
opuscules signalés plus haut et dont deux portent respectivement les dates de 567 H. et 591 H.!
Ce fragment dont le ms. de Leyde est augmenté, troublant par les difficultés qu’il pose quant a
Ihistoire du texte d’Ibn Ru$d, invalide en tout cas la thése générale des éditeurs sur I’état
«révisé » de la pensée d’Averroés dans la version du ms. de Florence.

Je suggérerai enfin dans ce méme passage une lecture différente de celle des éditeurs en lisant
(§ 133, L. 2) bi-sababi au lieu de sabab : al-intdg imma an yakina bi-sababi ‘l-intiwa’ wa-imma an
yakiina bi-sababi ‘l-ittisdl. 11 y a conclusion 3 cause de la compréhension ou de la consécution;
ce n’est pas la conclusion qui est cause de la compréhension ou de la consécution. Les autres
occurrences, dans la suite du texte, comportent bi-hasabi ‘l-intiwd@’ ou min qibali ’l-intiwa’.

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(C.N.R.S., Paris)

{1} Cf. la recension de Hasnaoui.

BCAI 4 (1987) Ibn Rusd: Talhis Kitab al-Qiyas, éd. M. Kassem, Ch.E. Butterworth et A. Haridi, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 109

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE.

Pierre MARAVAL, Lieux saints et pélerinages d’Orient. Histoire et géographie. Des origines
a la conquéte arabe, préface de Gilbert Dagron. Paris, éditions du Cerf, 1985.

Voici un ouvrage qui mérite d’étre connu par les lecteurs des Annales Islamologiques méme
s’il échappe largement a leur domaine de réflexion et de recherche. En effet, une grande partie
des lieux saints décrits par 1’auteur, & commencer par les plus prestigieux d’entre eux, ceux de
Terre Sainte, ont été trés vite intégrés dans le domaine arabo-musulman, et sont restés des hauts
lieux de pélerinage pour les chrétiens d’Orient et d’Occident. L’histoire de ces régions, ol trois
religions se partagent, voire se disputent, le sol et le sous-sol religieux, est marquée par la pro-
gressive sanctification des sites ol vécurent le Christ, les apdtres, les grands saints.

La thése qu’a présentée Pierre Maraval en Novembre 1983 a I’Université de Paris IV et qui
fait I’objet d’une publication aux éditions du Cerf a précisément pour sujet la constitution d’une
géographie sacrée dans la partie orientale de ’empire romain, depuis I’avénement de Constantin
jusqu’a la conquéte arabe.

L’histoire des pelerinages chrétiens, définis par ’auteur comme « des voyages vers des lieux
tenus pour saints, visités et vénérés en tant que tels » (p. 23), ne commence guére avant le IV®
siécle. Auparavant, I’insistance sur le caractére spirituel du culte avait fait de la vénération des
lieux une pratique rare et controversée. Avec la période constantinienne se met en place une
géographie sacrée, centrée sur la Palestine, mais comportant des implantations dans toutes les
provinces de ’Empire : sites bibliques, lieux de séjour des moines illustres, tombeaux des martyrs
et des saints sont peu & peu parés d’un caractére de sainteté et portés a la vénération des fidéles
qui s’y rendent, de plus en plus nombreux, en pélerinage. La hiérarchie ecclésiastique et le
pouvoir impérial ont soutenu, voire souhaité, cette évolution qui leur permettait de lutter contre
le vieux paganisme sémitique et gréco-romain, de développer une propagande auprés des fidéles,
de servir des intéréts locaux. Le meilleur exemple en est ia découverte du tombeau du Christ,
organisée par ’Empereur Constantin et I’évéque Macaire de Jérusalem. Les témoignages litté-
raires, notamment 1’Onomasticon d’Eusébe de Césarée, les Voyages d’Egérie, la multiplication
des constructions, 1’invention et le transfert de nombreuses reliques attestent le développement
des lieux saints dans 1’Orient byzantin.

Aprés avoir ainsi montré dans les chapitres 1 et 2 les raisons et les modalités de cette mise en
place d’une géographie sacrée, ’auteur poursuit par une présentation des pélerins (chapitre 3),
de leurs motivations religieuses (chapitre 4), des conditions de voyage (chapitre 5) et de séjour
(chapitre 6), enfin des pratiques cultuelles (chapitre 7). Grice 4 une excellente connaissance des
sources, récits de voyage, ouvrages de géographie, collections de Miracles, littérature hagio-
graphique, textes patristiques, Pierre Maraval apporte une somme impressionnante de notations
précises qui permettent au lecteur de comprendre dans quelles dispositions et de quelle maniére
le pélerin réalisait son « désir de se rendre auprés des martyrs, d’adorer leurs reliques et de
recueillir le fruit de bénédiction qui émane d’elles » (selon une phrase des Miracles de Cyr et
Jean citée page 148). On pourra parfois regretter que cette présentation ne débouche pas sur

BCAI 4 (1987) Ibn Rusd: Talhis Kitab al-Qiyas, éd. M. Kassem, Ch.E. Butterworth et A. Haridi, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



