100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

(firaq) philosophiques, I’essentiel de leurs doctrines, P'origine de leurs dénominations respec-
tives ... (p. 37-45); les devises qui auraient été gravées sur les cachets de plusieurs philosophes
(p. 45-47); les comptes rendus de propos prononcés dans des assemblées philosophiques (p. 48-61),
coupés (p. 53-55) par la reproduction de propos d’Aristote. Enfin viennent les « ddab des philo-
sophes renommés pour leur sagesse et leur savoir » : ¢’est le morceau principal du livre (p. 62-163),
consistant, comme on 1’a dit, en séries d’aphorismes et en documents divers tels que lettres et
anecdotes. On y remarquera I’importance relative du dossier consacré a Alexandre de Macédoine :
le quart du total de ces adab (p. 87-111; il faut y joindre le texte d’une lettre qu’Aristote lui
aurait envoyée, p. 83-86); c’est un témoignage de plus de I'importance accordée a ce personnage
dans I’imaginaire philosophique, ou du moins sapiential, des Arabes. A part lui, la plupart des
personnages cités dans ces pages sont bien généralement reconnus comme des penseurs, réels
ou légendaires : Socrate, Platon, Aristote, Diogéne le Cynique, Pythagore, Hippocrate, Galien,
Ptolémée, Hermés, Homére, Solon, Apollonius, Euclide. Ajoutons-y Lugman (p. 129-132) et
« les philosophes des djinns » (p. 157-163) : nous serions ici dans ’'univers du Coran, sourates
31 et 72, et non plus dans celui de la sagesse classique, s’il y avait quelque rapport entre le contenu
de ces deux suites d’aphorismes et les propos attribués & Lugman et aux djinns dans les deux
sourates citées; mais il n’y en a aucun. Figurent enfin dans cet ensemble des « questions et
réponses » et des « lettres et réponses » de philosophes (p. 144-148), ol apparaissent divers noms
mal identifiables; on en dira autant de celui de Hadrgis (p. 150-156; son nom, dit en note A.B.,
apparait dans le Muptar al-hikam d’al-Mubas8ir sous la forme Mhadrgis; il renvoie a son édi-
tion, p. 279, ol ce nom n’est pas davantage expliqué qu’ici), et de 'nwsws (p. 137-138). Des diffi-
cultés de ce genre apparaissent souvent, on le sait bien, dans les textes arabes. — Il serait inté-
ressant de comparer diverses sections de ce livre avec celles qui leur correspondent dans les
collections de Miskawayh, al-Muba$sir, Sahrastani, etc..., puisqu’on a ici un recueil trés
ancien. Son intérét est précisément, en complétant cette bibliothéque et précisant ’aura sapien-
tiale qui pour les Arabes entourait les figures des philosophes anciens, de permettre aussi de
pousser les études comparatives : si ingrates qu’elles puissent &tre, elles nous en apprennent
beaucoup sur la circulation, dans la culture arabe et islamique, d’une philosophie non technique.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Al-Farabi on the Perfect State. Abii Nasr al-Farabi’s Mabadi’ ara’ ahl al-madina al-fadila.
A revised text with introduction, translation and commentary by Richard WALZER,
Oxford, Clarendon Press, 1985, In-8°. vir 4 571 p.

Voici le dernier ouvrage de R.W., complétement achevé pour le principal au moment de sa
mort (1975); le Professeur Gerhard Endress, qui s’en est fait 1’éditeur, indique dans un post-
script (p. 571) qu’il y manquait ce qu’il appelle « des touches finales » — il s’agissait en fait de
préciser les nombreuses auto-références prévues par l’auteur mais laissées en blanc, d’établir
la bibliographie a partir des notes de bas de page, et de constituer les index. Tache trés vaste

BCAI 4 (1987) R. Walzer (éd.): Al-Farabi on the Perfect State. Abl Nasr al-Farabi’s Mabadi’ ara’ ahl al-madina al-fadila, éd. trad. R. Walzer, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 101

donc, a considérer simplement la table des matiéres : la bibliographie occupe les p. 504-541;
aux p. 543-569 il y a les index, au nombre de trois : index auctorum (p. 543-553), index verborum
(mots grecs, p. 553-557; mots arabes, p. 557-562), index nominum et rerum (p. 562-569). Le reste
du volume se répartit ainsi : introduction (p. 1-18), notes sur le texte, la traduction et le commen-
taire (p. 19-35), table des sigles (p. 36), texte et traduction en vis-a-vis (p. 37-329), commentaire
(p. 331-503).

Il est malaisé, sinon impossible, de rendre compte en détail d’un ouvrage de ce genre — notam-
ment du vaste commentaire, destiné 3 mettre en évidence les structures du texte, a en comparer
les divers éléments & des écrits grecs accessibles a al-F., a instituer des comparaisons entre celui-ci
et des philosophes et théologiens musulmans. Avant de le parcourir et de proposer quelques
remarques sur les principes de méthode qui s’en dégagent, disons que 1’édition tient compte en
principe de onze manuscrits (dix en fait, I'un d’eux étant une copie toute moderne du plus
ancien : p. 25-26), de trois groupes différents (stemma p. 30). R'W., qui a hésité pour choisir
un manuscrit de base, ou un groupe, dit avoir procédé d’une fagon « éclectique »; son apparat
doit en conséquence étre considéré seulement comme « une base solide pour une discussion
ultérieure » (p. 31). — A Pouvrage, on I’a dit, manquaient diverses choses; quelques détails y
restaient encore 3 rectifier, cela est impliqué dans une phrase de G. Endress : « on n’a apporté
au manuscrit aucune addition matérielle ni correction » (p. 571); sans avoir cherché & préciser
cette allusion (ce qui efit supposé quelque perversité), on a du moins pu voir que, p. 39, une
phrase manque & la traduction; qu’aux p. 344 et 363, R.W. écrit que chacune des neuf Intelli-
gences inférieures 4 la Premiére produit, en se pensant soi-méme, I'Intelligence du degré au-
dessous d’elle, et, en pensant la Cause Premiére, I'un des neuf corps célestes; c’est une erreur
qui ne se retrouve pas dans I’endroit de la traduction auquel référe cet endroit du commentaire
(soit aux p. 100-101) : en pensant la Cause Premiére chaque Intelligence en produit une autre
et, en se pensant soi-méme, un Corps; c’est ce que redira Ibn Sind. Des glissements de ce genre
ne dévalorisent évidemment pas une ceuvre aussi pleine de savoir et qui aura valeur de référence.

On pense ici tout particuliérement au commentaire. Voici, a titre de simples exemples, quelques-
unes des choses qu’on peut y glaner. P. 336-337, des remarques lexicographiques sur 1’usage
des mots sabab et ‘illa chez plusieurs falasifa; p. 364-367, sur le nombre des sphéres célestes
et la question de 1’existence de leurs Ames, chez les philosophes grecs et arabes; p. 402-406, sur
I’Intellect agent; p. 414, 422, des exemples de la facon dont al-F. utilise des concepts grecs pour
traiter de problémes de son temps et prend ainsi ses distances a 1’égard de I’Islam traditionnel;
p- 426-429, sur la connaissance par les Arabes de la République et des Lois, al-F. et Platon;
p. 442-444, sa conception du rapport de ’intellect humain & 1’Intellect agent; p. 474-480, connais-
sance par raison et connaissance par symboles, autrement dit : philosophie et religion, chez
les Grecs et chez al-F.; etc...

On aura remarqué la fréquence avec laquelle les philosophes grecs sont évoqués dans ces
quelques passages; il en va de méme dans tout le commentaire; nous touchons ici un point
fondamental de méthode sur lequel il faut nous arréter un peu. On sait que R.W., dont le savoir
en matiére de philosophie grecque était immense, avait pour habitude et méme pour principe
de rapprocher systématiquement des Grecs les philosophes arabes. Il était en méme temps
conscient de ce que ces derniers n’étaient pas de simples compilateurs mais avaient en téte, en

14

BCAI 4 (1987) R. Walzer (éd.): Al-Farabi on the Perfect State. Abl Nasr al-Farabi’s Mabadi’ ara’ ahl al-madina al-fadila, éd. trad. R. Walzer, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

travaillant, des problémes de leur temps. Le plus souvent ses analyses oscillent entre ces deux
perspectives plutdt qu’elles ne les combinent, avec une préférence marquée pour le recours au
grec; on |’observe encore dans cet ouvrage, ol la constatation, toute d’évidence, qu’al-F.
connaissait la philosophie grecque, s’extrapole souvent de fagcon peu convaincante. Personne
ne sourcillera en lisant que ce philosophe s’inscrit & la suite d’« une tradition grecque qui a son
origine dans la tradition alexandrine du 6° siécle, dans 1’école d’Ammonius » (p. 11), ou encore
qu’il dépend « d’une tradition grecque, ou d’un auteur spécifique » (p. 334; le ou ménage toute
hypothése). Mais pourquoi évoquer abruptement « le prédécesseur grec d’al-F. » (p. 11 encore),
et procéder tout au long du commentaire comme si la chose était établie? — plus radicalement,
comme si une ceuvre d’un philosophe arabe devait nécessairement dépendre d’une ceuvre d’un
philosophe grec? Si ce « prédécesseur » supposé était identifié, lui chercherait-on, a lui aussi,
un prédécesseur ? Mais enfin il ne I’est pas, et en plusieurs endroits R.W. le reconnait honnéte-
ment, on dirait volontiers : naivement; ainsi : « al-F. a pu suivre une tradition grecque tardive
qu’on n’a retrouvée nulle part » (p. 344); « sa source immédiate parait étre perdue » (p. 363);
«il peut y avoir des paralléles (2 tel aspect de la théorie farabienne des Intelligences) dans la
pensée grecque tardive, mais je n’ai pu en retrouver aucun » (p. 373) ... Cette fagon de toujours
garder un ceil sur des sources grecques éventuelles peut mener & de véritables erreurs de fait :
ainsi quand R.W. dit que, selon al-Kindji, le philosophe est self-taught en ce sens qu’il n’a pas
de maitre humain et n’a aucun besoin de recourir & I’exercice de la philosophie (p. 423); la
seconde partie de cette phrase est exacte mais al-K. ne dit aucunement que le philosophe soit
« autodidacte », instruit par soi-méme; en fait cette expression traduit deux mots grecs : aufo-
mathes kai autodidaktos, que R.W. cite aussitot aprés, sans référence, mais dont sa note 558
(ibid.), renvoyant a une autre de ses ceuvres, permet de retrouver la trace : ils sont de Philon,
dont il avait, bien auparavant, rapproché al-K. & propos de la théorie de la prophétie (Greek
into Arabic, p. 179). Cette méthode enfin peut faire passer R.W. & c6té d’une solution évidente
et dont il fournit Iui-méme le principe. P. 124 il se demande qui, avant al-F., a amalgamé ’aris-
totélisme des quatre premicres sections des Mabadi’, et le moyen platonisme des deux derniéres;
aussitot aprés il ajoute que le philosophe avait en téte les débats autour du califat. Mais précisé-
ment la politique platonicienne était beaucoup plus apte que ’aristotélicienne a conceptualiser
la notion de califat, spécialement pour al-F. qui était proche de 'im&misme, comme R.W. le
rappelle en plusieurs endroits (p. 15-18, 442, 447-449). Pourquoi lui chercher un prédécesseur
pour expliquer une opération aussi naturelle?

On s’est attardé sur ce point de méthode, mais il y aurait encore beaucoup a en dire — d’autant
que R.W. n’est pas le seul & procéder ainsi et qu’il y a 1a peut-étre une tentation permanente
pour un historien de la philosophie islamique. Il faudrait se demander quelle y est la part des
conditionnements et présupposés personnels (culture classique), didactiques (culte de la « recher-
che des sources »), historiques (préjugé ethnocentrique), scientifiques (il est moins difficile de
repérer des parallélismes textuels que d’analyser des différences historiques et structurelles;
voir p. 13-14). 1l faudrait aussi, car tout cela serait encore insuffisant, en désigner le fundamentum
in re et ses causes : car le contenu obvie des ceuvres philosophiques arabes, ol le matériel grec
affleure partout, tient au fait que celui-ci s’est déversé massivement dans la sphére culturelle isla-
mique en un temps relativement court (un siécle ou a peu prés); la décantation, ou la réfraction,

BCAI 4 (1987) R. Walzer (éd.): Al-Farabi on the Perfect State. Abl Nasr al-Farabi’s Mabadi’ ara’ ahl al-madina al-fadila, éd. trad. R. Walzer, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 103

ne s’en est pas faite progressivement comme chez les Latins, ol I’histoire de la philosophie
s’est poursuivie pendant plusieurs siécles en marchant de pair avec celle du christianisme.
Mais il est d’autant plus nécessaire de préter attention aux choix et inflexions que les falasifa
ont opérés dans et sur ces doctrines (al-Kindi nie I’éternité du monde, al-F. écrit le Kitab al-hurif,
Ibn Sina refait le corpus aristotélicien, Ibn RuSd construit & sa fagon ses petits et moyens
commentaires ...).

Nous n’avons pas quitté R.W. ni son livre, malgré les apparences : il faut en dire encore que
ses paralléles grecs, convaincants ou non, sont en tous cas des plus instructifs, et que, comme
on I’a vu, les questions mémes qu’ils posent y trouvent, au moins implicitement, un commence-
ment de réponse. Et tout cela stimule la pensée : rien, dans I’ceuvre d’un maitre, n’est quelconque.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

AVERROES, Paraphrase de la logique d’Aristote. Introd., éd., et lexique, par Gérard JEHAMY.
Beyrouth, Université Libanaise, 1982. In-8°, 150 + 1020 p. en 3 vol. (Publications
de I’Université libanaise, Section des études philosophiques et sociales, XII).

C’est un ouvrage de grande ampleur que celui de G.J. sur les commentaires d’Averroés 2 la
logique d’Aristote. Le premier volume contient une «introduction analytique» (p. 17-128),
la description des manuscrits (p. 129-150), et 1’édition de la paraphrase des Catégories, du
De interpretatione et des Premiers Analytiques. Le deuxiéme volume comporte 1’édition de la
paraphrase des Seconds Analytiques, des Topiques et des Réfutations Sophistiques. Le troisiéme
volume est divisé en trois parties : un index des variantes entre les manuscrits; un lexique des
noms et des termes techniques, une bibliographie.

La Paraphrase, ou Commentaire moyen, sur 1’Organon est le plus vaste ensemble de commen-
taires d’Averroés sur la logique d’Aristote, puisqu’un seul Grand commentaire, celui des Seconds
Analytiques, existe (complet seulement en traduction latine). Si I’on met a part les Questions
de logique d’Averroés, c’est donc de cette paraphrase que I’on peut attendre les exposés les
plus développés du Commentateur en matiére de logique. Il faut savoir gré a 1’éditeur d’avoir
entrepris et mené a son terme cette tiche difficile et souvent ingrate.

L’introduction analytique est divisée en quatre parties. La premiére présente briévement la
vie et les ceuvres d’Averroés. S’agissant des ceuvres logiques qui nous intéressent particuliérement
ici, cette liste est malheureusement beaucoup trop sommaire puisqu’elle ne mentionne pas les
épitomés de logique et que, mis a part le relevé des commentaires moyens sur 1’Organon, elle ne
fait que reproduire, sans critique, la liste établie par Renan, aux p. 68-69 de son Averroés et
Paverroisme, 2° éd., Paris 1861. Il est regrettable que G.J. n’ait pas jugé utile de donner dans
son livre une liste annotée des traités logiques d’Averroés.

Dans la seconde partie de ’introduction, G.J. examine la méthode du Commentateur et il
passe en revue, avec beaucoup de soin, les divers procédés rhétoriques et dialectiques (tels

BCAI 4 (1987) R. Walzer (éd.): Al-Farabi on the Perfect State. Abl Nasr al-Farabi’s Mabadi’ ara’ ahl al-madina al-fadila, éd. trad. R. Walzer, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



