1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 99

religieux [car] les tarigas possédent des hiérarchies, une discipline rigoureuse et, chez les adep-
tes, un esprit de dévouement et de sacrifice ... » (p. 176 du livre en frangais, cf. aussi p. 106,
et, sur le méme sujet, dans celui en anglais, p. 48-49 et 112).

Voici enfin une liste de lapsus calami et de coquilles typographiques (& corriger dans les éditions
a venir). Dans "ouvrage en anglais : p. 11 note 8, lire « au Kosovo » et non en Bosnie; p. 36,
les appels de notes sont erronés, il s’agit en effet des notes 47, 48 et 49, et non pas 31, 32 et 33;
p. 39 note 56, lire « biography »; p. 39 note 57, lire « Ishanlarga »; p. 59 1. 4, lire (bien entendu)
« Khalwat dar Andjoman »; quant au passage suivant (de la p. 68) : « T.S. Saidbaev also points
to women’s Sufi groups in Daghestan, usually of the Qadiriyya, and remarks correctly that such
groups have never existed before in any Muslim country », je ne serai pas aussi affirmatif (d’autant
plus que je posséde un renseignement tiré des archives de Skoplje, concernant ’existence, dans
un village prés de Bitolj, vers 1939, d’un tekke de femmes, appartenant a 1’ordre des melamiyya
nuriyya; cf. aussi dans ce sens, et concernant la Bosnie, un article intéressant de Muhamed
HadZijahic, intitulé « BadZijanije u Sarajevu i Bosni », dans Anali Gazi Husrev-begove biblioteke,
VII-VIII, Sarajevo, 1982, p. 109-133). Et dans I'ouvrage en frangais : p. 82 ligne 18, lire « se
marier »; p. 124 ligne 7, lire « kabardo-balkare ».

Alexandre Popovic
(C.N.R.S., Paris)

Hunayn I8N IsHAQ, Adab al-falasifa. Iptasarahu Muhammad ibn “Ali ibn Ibrahim ibn Ahmad
ibn Muhammad al-Angari. Edition, introduction et notes d’Abdurrahman Badawi.
Koweit, Publications de I’Institut des manuscrits arabes — ALECSO, 1406/1985.
In-8°, 171 p.

L’ceuvre ici éditée par A. Badawi se range dans un genre littéraire (et philosophique) abondam-
ment représenté : celui des recueils d’anecdotes et d’aphorismes moraux. C’en est méme le pre-
mier représentant (p. 7), au moins quant a sa source, car ce qu’on en a est un abrégé composé
par un certain Muhammad b. “Ali al-Ansari, inconnu par ailleurs, nous dit A.B. (p. 7). On en
avait jusqu’ici une traduction hébraique publiée par A. Loewenthal (Francfort, 1896) et traduite
en allemand par le méme (Berlin, 1896), et une traduction espagnole contenue dans deux manus-
crits de I’Escurial; entre ces traductions et le texte arabe dont nous disposons il y a des différences
de contenu et d’ordre : A.B. étudie cette triple tradition aux p. 10-15, aprés avoir présenté 1’ceuvre
et les manuscrits qui la transmettent (p. 7-10). Il se demande ensuite ol 1’auteur arabe, Hunayn
donc, a pu puiser ses informations; il examine d’abord les hypothéses déja proposées, puis des
ouvrages byzantins qui appartiennent au méme genre que cette eceuvre; il conclut qu’on ne peut
en désigner aucun qui soit son origine (p. 15-25; il se propose pourtant de voir de plus prés les
Kephalaia theologica de Maxime le Confesseur; p. 22); il énumére ensuite les auteurs qui ont
utilisé ces Adab et les études qui leur ont été consacrées (p. 25-31).

L’ouvrage lui-méme est constitué d’un certain nombre de sections juxtaposées, non certes
dans le désordre, mais sans grande suite. Viennent d’abord des données sur les diverses écoles

BCAI 4 (1987) Hunayn Ibn Ishaq: Adab al-falasifa. Ihtasarahu Muhammad ibn ‘Ali ibn Ibrahim ibn Ahmad ibn Muhammad al-Ansari, éd. A. Badawi, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

(firaq) philosophiques, I’essentiel de leurs doctrines, P'origine de leurs dénominations respec-
tives ... (p. 37-45); les devises qui auraient été gravées sur les cachets de plusieurs philosophes
(p. 45-47); les comptes rendus de propos prononcés dans des assemblées philosophiques (p. 48-61),
coupés (p. 53-55) par la reproduction de propos d’Aristote. Enfin viennent les « ddab des philo-
sophes renommés pour leur sagesse et leur savoir » : ¢’est le morceau principal du livre (p. 62-163),
consistant, comme on 1’a dit, en séries d’aphorismes et en documents divers tels que lettres et
anecdotes. On y remarquera I’importance relative du dossier consacré a Alexandre de Macédoine :
le quart du total de ces adab (p. 87-111; il faut y joindre le texte d’une lettre qu’Aristote lui
aurait envoyée, p. 83-86); c’est un témoignage de plus de I'importance accordée a ce personnage
dans I’imaginaire philosophique, ou du moins sapiential, des Arabes. A part lui, la plupart des
personnages cités dans ces pages sont bien généralement reconnus comme des penseurs, réels
ou légendaires : Socrate, Platon, Aristote, Diogéne le Cynique, Pythagore, Hippocrate, Galien,
Ptolémée, Hermés, Homére, Solon, Apollonius, Euclide. Ajoutons-y Lugman (p. 129-132) et
« les philosophes des djinns » (p. 157-163) : nous serions ici dans ’'univers du Coran, sourates
31 et 72, et non plus dans celui de la sagesse classique, s’il y avait quelque rapport entre le contenu
de ces deux suites d’aphorismes et les propos attribués & Lugman et aux djinns dans les deux
sourates citées; mais il n’y en a aucun. Figurent enfin dans cet ensemble des « questions et
réponses » et des « lettres et réponses » de philosophes (p. 144-148), ol apparaissent divers noms
mal identifiables; on en dira autant de celui de Hadrgis (p. 150-156; son nom, dit en note A.B.,
apparait dans le Muptar al-hikam d’al-Mubas8ir sous la forme Mhadrgis; il renvoie a son édi-
tion, p. 279, ol ce nom n’est pas davantage expliqué qu’ici), et de 'nwsws (p. 137-138). Des diffi-
cultés de ce genre apparaissent souvent, on le sait bien, dans les textes arabes. — Il serait inté-
ressant de comparer diverses sections de ce livre avec celles qui leur correspondent dans les
collections de Miskawayh, al-Muba$sir, Sahrastani, etc..., puisqu’on a ici un recueil trés
ancien. Son intérét est précisément, en complétant cette bibliothéque et précisant ’aura sapien-
tiale qui pour les Arabes entourait les figures des philosophes anciens, de permettre aussi de
pousser les études comparatives : si ingrates qu’elles puissent &tre, elles nous en apprennent
beaucoup sur la circulation, dans la culture arabe et islamique, d’une philosophie non technique.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Al-Farabi on the Perfect State. Abii Nasr al-Farabi’s Mabadi’ ara’ ahl al-madina al-fadila.
A revised text with introduction, translation and commentary by Richard WALZER,
Oxford, Clarendon Press, 1985, In-8°. vir 4 571 p.

Voici le dernier ouvrage de R.W., complétement achevé pour le principal au moment de sa
mort (1975); le Professeur Gerhard Endress, qui s’en est fait 1’éditeur, indique dans un post-
script (p. 571) qu’il y manquait ce qu’il appelle « des touches finales » — il s’agissait en fait de
préciser les nombreuses auto-références prévues par l’auteur mais laissées en blanc, d’établir
la bibliographie a partir des notes de bas de page, et de constituer les index. Tache trés vaste

BCAI 4 (1987) Hunayn Ibn Ishaq: Adab al-falasifa. Ihtasarahu Muhammad ibn ‘Ali ibn Ibrahim ibn Ahmad ibn Muhammad al-Ansari, éd. A. Badawi, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



