1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 97

Enfin B.G. Martin reprend rapidement les grandes phases de 1’expansion de la Tiganiyya en
Afrique Occidentale jusqu’a P’action quelque peu exubérante d’Ibrahim Nyass et ses représen-
tants au Ghana et au Togo.

Dans «l'essai de synthése » qui conclut ce livre, G. Veinstein remarque la diversité des
approches, ce qui montre, comme 1’a déja souligné Michel Chodkiewicz dans un compte rendu
du méme livre « I’impossibilité d’une synthése » (cf. Studia Islamica 64, 1986, p. 179). G. Veinstein
s’attache pourtant 3 relever les points de convergence et de divergence, ainsi que les domaines
qui restent & explorer, ’aspect religieux et initiatique en particulier. Une conclusion s’impose,
négative apparemment : 1’impossibilité de tracer le profil d’une tariga, serait-ce dans une méme
région, en considérant ses activités sociales, politiques, économiques et culturelles, ou méme
parfois ses pratiques spécifiques. La vie d’'un méme cheikh peut elle-méme fournir 1’exemple
d’attitudes trés différentes, sans contradiction pourtant avec ce qui reste sa fonction essentielle.
Interrogeons-nous donc sur ce qui permet & une fariga d’exercer ces multiples fonctions et, tout
simplement, demandons-nous ce qu’est une tariga.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Alexandre BENNIGSEN / S. Enders WiMBUSH, Mystics and Commissars. Sufism in the
Soviet Union. London, C. Hurst and Company, 1985. In-8°, x + 195 p.

Alexandre BENNIGSEN / Chantal LEMERCIER-QUELQUEJAY, Le soufi et le commissaire.
Les confréries musulmanes en URSS. Paris, Editions du Seuil, 1986. In-8°, 317 p.

Extrémement rares sont ceux (méme parmi les spécialistes du « soufisme») qui, avant la
parution des deux remarquables ouvrages en question, avaient des notions précises sur la situa-
tion récente et contemporaine des ordres mystiques musulmans en Union Soviétique. Cet état
de choses s’explique aisément : les « soviétologues non islamisants » n’ont évidemment pas la
formation nécessaire pour espérer aborder les arcanes de ces «sociétés secrétes »; quant aux
« islamisants non soviétologues », ils nous ont déja gratifiés a plusieurs reprises (en ce qui concerne
I’Islam soviétique) de telles Aneries, qu’il vaut mieux ne pas insister ...

Par bonheur pour nous, les trois auteurs cités appartiennent a une autre catégorie de gens
plutot rares, & savoir, ceux qui ont trouvé le temps et les moyens de se spécialiser dans chacune
de ces deux disciplines, et de pouvoir nous présenter ainsi deux ouvrages appelés, dés a présent,
a faire date.

L’entreprise paraissait pourtant plus que difficile, pratiquement impossible : les sources dispo-
nibles se résument en effet 4 des récits (extrémement fragmentaires) de quelques voyageurs
(occidentaux et orientaux) et a une littérature soviétique relativement abondante, mais qu’il
faut d’abord savoir trouver, puis ensuite savoir déchiffrer (terminologie appropriée et «langue
de bois »). Or on peut dire d’emblée que sur ces deux plans les auteurs ont magnifiquement
réussi : la bibliographie des sources soviétiques utilisées compte plus de cent cinquante titres,
ol il s’agit la plupart du temps de textes parus dans des revues et publications qui, pour le

13

BCAI 4 (1987) A. Bennigsen et Ch. Lemercier-Quelquejay: Le soufi et le commissaire. Les confréries musulmanes en URSS, recensé par A. Popovic
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

moins ... ne courent pas les rues! (cf. p. 165-180 du livre en anglais; p. 279-290 du livre en
francais).

Considérant a juste titre que ces sources ne permettent nullement d’entreprendre, ni une étude
sur la situation de la mystique musulmane en URSS, ni une étude historique des grandes confré-
ries existant sur le territoire soviétique, les auteurs se sont astreints 4 évaluer la situation présente
(il s’agit en gros de la période brejnevienne), et d’analyser le r6le que les confréries soufies peuvent
jouer a I’heure actuelle dans la vie spirituelle, culturelle et politique des populations musulmanes
de 'URSS.

On trouvera donc dans ces deux volumes (qui se ressemblent bien entendu & plus d’un endroit,
mais qui se complétent aussi : il n’y a pas, par exemple, de correspondant dans le volume en
frangais de I’« Appendix B » du livre anglais, « Soviet sources on sufism in the Soviet Union »;
ni inversement, de textes originaux et importants traduits en frangais, p. 222-259, dans le volume
en anglais), aprés une introduction consacrée & une esquisse générale sur I’Islam en URSS
(données statistiques, organisation administrative et religieuse, relations entre les représentants
des musulmans et le pouvoir soviétique, organisation de la propagande antireligieuse etc.), 1’his-
torique de la propagation des quatre principales confréries (nagshbandiyya, qadiriyya, yasawiyya
et kubrawiyya, sans oublier les groupes des « miirids irréguliers »), et cela de fagon précise,
suivant les trois régions en question (Caucase du Nord, Asie Centrale, pays tatar de la moyenne
Volga), puis une analyse poussée de [’organisation et des structures de ces confréries, et de leur
vie interne (rites et rituels, Samizdat soufi, lieux saints, activité politique et relations avec la
hiérarchie islamique officielle), ainsi qu’une longue analyse de la situation des adeptes (recrute-
ment, nombre, etc.).

Le tout est complété, de fagon trés substantielle, par une abondante « géographie des lieux
saints » (avec des cartes particuliérement précises et bienvenues); par une Conclusion, une foule
de notes, la magnifique bibliographie dont il a déja été question plus haut, un glossaire des termes
techniques, un index, et enfin (dans le volume en frangais uniquement) par un choix de textes
inédits et importants, de toute premiére main (concernant la nagshbandiyya et une branche de
la qadiriyya, les Kunta Haji, au dix-neuviéme siécle).

Ce qui vient d’étre dit démontre suffisamment, je pense, I'importance et les qualités incontes-
tables de ces deux ouvrages, dont il n’y a pas eu d’équivalent jusqu’d présent (et il n’y en aura
certainement pas de sit6t!). J’insisterai plus particuliérement, pour ma part, au-dela d’une masse
de renseignements de toute premiére main (que l’on chercherait vainement ailleurs), et des
nombreuses analyses aussi fines que documentées (notamment sur les relations entre 1’Islam
soviétique officiel et I'Islam « paralléle », ainsi qu’entre chacun des deux et le pouvoir soviétique),
sur deux autres phénomeénes d’une importance absolument capitale : le premier concerne le
rdle et la situation des « lieux saints », auxquels les auteurs ont consacré trés justement beaucoup
de place (p. 115-156 du livre en anglais; p. 181-221 du livre en frangais); le second n’est qu’une
trés bréve remarque que pourtant tout chercheur travaillant sur les ordres mystiques musulmans
devrait avoir présente a I’esprit (et dont la méconnaissance a par conséquent égaré plus d’un),
a savoir, que «les confréries n’ont pas d’< idéologie * politique propre ni de programme poli-
tique quelconque, mais [qu’Jelles possédent une structure organisationnelle exceptionnellement
efficace, autour de laquelle pourrait s’agréger n’importe quelle dissidence politique a caractére

BCAI 4 (1987) A. Bennigsen et Ch. Lemercier-Quelquejay: Le soufi et le commissaire. Les confréries musulmanes en URSS, recensé par A. Popovic
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 99

religieux [car] les tarigas possédent des hiérarchies, une discipline rigoureuse et, chez les adep-
tes, un esprit de dévouement et de sacrifice ... » (p. 176 du livre en frangais, cf. aussi p. 106,
et, sur le méme sujet, dans celui en anglais, p. 48-49 et 112).

Voici enfin une liste de lapsus calami et de coquilles typographiques (& corriger dans les éditions
a venir). Dans "ouvrage en anglais : p. 11 note 8, lire « au Kosovo » et non en Bosnie; p. 36,
les appels de notes sont erronés, il s’agit en effet des notes 47, 48 et 49, et non pas 31, 32 et 33;
p. 39 note 56, lire « biography »; p. 39 note 57, lire « Ishanlarga »; p. 59 1. 4, lire (bien entendu)
« Khalwat dar Andjoman »; quant au passage suivant (de la p. 68) : « T.S. Saidbaev also points
to women’s Sufi groups in Daghestan, usually of the Qadiriyya, and remarks correctly that such
groups have never existed before in any Muslim country », je ne serai pas aussi affirmatif (d’autant
plus que je posséde un renseignement tiré des archives de Skoplje, concernant ’existence, dans
un village prés de Bitolj, vers 1939, d’un tekke de femmes, appartenant a 1’ordre des melamiyya
nuriyya; cf. aussi dans ce sens, et concernant la Bosnie, un article intéressant de Muhamed
HadZijahic, intitulé « BadZijanije u Sarajevu i Bosni », dans Anali Gazi Husrev-begove biblioteke,
VII-VIII, Sarajevo, 1982, p. 109-133). Et dans I'ouvrage en frangais : p. 82 ligne 18, lire « se
marier »; p. 124 ligne 7, lire « kabardo-balkare ».

Alexandre Popovic
(C.N.R.S., Paris)

Hunayn I8N IsHAQ, Adab al-falasifa. Iptasarahu Muhammad ibn “Ali ibn Ibrahim ibn Ahmad
ibn Muhammad al-Angari. Edition, introduction et notes d’Abdurrahman Badawi.
Koweit, Publications de I’Institut des manuscrits arabes — ALECSO, 1406/1985.
In-8°, 171 p.

L’ceuvre ici éditée par A. Badawi se range dans un genre littéraire (et philosophique) abondam-
ment représenté : celui des recueils d’anecdotes et d’aphorismes moraux. C’en est méme le pre-
mier représentant (p. 7), au moins quant a sa source, car ce qu’on en a est un abrégé composé
par un certain Muhammad b. “Ali al-Ansari, inconnu par ailleurs, nous dit A.B. (p. 7). On en
avait jusqu’ici une traduction hébraique publiée par A. Loewenthal (Francfort, 1896) et traduite
en allemand par le méme (Berlin, 1896), et une traduction espagnole contenue dans deux manus-
crits de I’Escurial; entre ces traductions et le texte arabe dont nous disposons il y a des différences
de contenu et d’ordre : A.B. étudie cette triple tradition aux p. 10-15, aprés avoir présenté 1’ceuvre
et les manuscrits qui la transmettent (p. 7-10). Il se demande ensuite ol 1’auteur arabe, Hunayn
donc, a pu puiser ses informations; il examine d’abord les hypothéses déja proposées, puis des
ouvrages byzantins qui appartiennent au méme genre que cette eceuvre; il conclut qu’on ne peut
en désigner aucun qui soit son origine (p. 15-25; il se propose pourtant de voir de plus prés les
Kephalaia theologica de Maxime le Confesseur; p. 22); il énumére ensuite les auteurs qui ont
utilisé ces Adab et les études qui leur ont été consacrées (p. 25-31).

L’ouvrage lui-méme est constitué d’un certain nombre de sections juxtaposées, non certes
dans le désordre, mais sans grande suite. Viennent d’abord des données sur les diverses écoles

BCAI 4 (1987) A. Bennigsen et Ch. Lemercier-Quelquejay: Le soufi et le commissaire. Les confréries musulmanes en URSS, recensé par A. Popovic
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



