1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 93

Muhammad Ikram, il juge fort douteuse 1’authenticité des « lettres politiques » éditées par K.A.
Nizami). Les premiéres pages résument briévement les principales données biographiques et
bibliographiques (le gros ouvrage de S.A.A. Rizvi, Shah Wali Allah and His Times, Canberra,
1980, trés succinct sur les aspects doctrinaux, est en revanche un indispensable complément de
cette introduction), les visions de Wali Allah, la mission qu’il juge lui avoir été assignée par Dieu.
Suit une analyse des termes techniques propres a4 D'auteur de la Huggat Allah al-baliga :
hazirat al-quds, al-tagalli al-a’zam etc., puis un examen de sa doctrine métaphysique, au cours
duquel J.M.S. Baljon constate une évolution de plus en plus nette vers la wahdat al-wugid, que
Wali Alldh entreprendra finalement de concilier avec la wahdat al-Suhiid de Sirhindi : cet iré-
nisme, souvent critiqué par les compatriotes de Wali Alldh — comme en témoigne le livre recensé
plus haut — trouve sa justification dans les propos mémes du Mugaddid qui, souligne Baljon,
raméne (Maktibat, 11, n° 44) 1’essentiel des divergences entre Ibn “Arabi et ses propres théses
a un probléme de terminologie. :

Le chapitre réservé a la « psychologie » traite de ce qu’il conviendrait peut-étre de désigner
plutét comme « anthropologie sacrée » : doctrine des lata’if, description des magamat et ahwal
qui leur correspondent. Sont ensuite abordées les conceptions de Wali Allih sur ce que doit
étre le tasawwuf, sur la morale, la prophétologie, I’eschatologie, la wal@ya. Les pages sur la Sari‘a
insistent sur le rejet par Wali Allah du ta’ammug et du taSaddud et sur son relatif éclectisme face
aux madahib. Viennent ensuite trois chapitres consacrés respectivement au shi‘isme, aux rites
et coutumes, et enfin aux idées sociales et économiques, parmi lesquelles la notion d’irtifagat
apparait 3 Baljon comme la base d’une «intéressante sociologie rudimentaire » (appréciation
qui, n’en doutons pas, sera vivement relevée par certains « penseurs » du sub-continent).

Ce travail rigoureux semble parfois trop modeste. On aurait souhaité que I’auteur ne se borne
pas a consigner, citations a I’appui, les prises de position de Sah Wali Allah sur une série de
thémes découpés dans son ceuvre et que, passant de 1’analyse a la synthése, il s’efforce davantage
d’en faire apparaitre la cohérence, ce qui aurait I’avantage de montrer la fragilité des exploita-
tions trés sélectives qui en sont faites par les réformistes d’aujourd’hui. On peut regretter égale-
ment que ne soient pas explorées plus profondément les sources de la pensée de Wali Alldh :
la tradition nagsbandiyya (y compris celle antérieure & Sirhindi) mériterait plus d’attention,
comme aussi I’influence d’Ibn ‘Arabi (et pas seulement & propos de la wahdat al-wugid) et,
paradoxalement, celle, trop briévement signalée, d’Ibn Taymiyya. Mais 'important est que nous
disposions maintenant d’une solide introduction a I’enseignement d’une des plus remarquables
figures de I’Islam indien.

Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

Les Ordres mystiques dans I’Islam, Cheminements et situation actuelle. Travaux publiés sous
la direction de A. Porovic et G. VEINSTEIN. Ed. de I’E.H.E.S.S., Paris, 1986. 325 p.

Cet ouvrage collectif, résultat d’une table ronde tenue a Paris en 1982 (on ne peut que regretter
les délais de publication) est d’une importance capitale, tant par la qualité¢ des contributions

BCAI 4 (1987) A. Popovic et G. Veinstein (éd.): Les ordres mystiques dans I'lslam, Cheminements et situation actuelle, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

que par les travaux et les promesses de recherches futures qu’il annonce. De fait, les deux tables
rondes qui se sont tenues depuis, en 1985 et 1986, sur la Nagsbandiyya et la BektaSiyya, résultent
de cette premiere rencontre. Il est significatif que ces confrontations et ces échanges soient dus
a Dinitiative de spécialistes de I’Islam « périphérique », en fait largement majoritaire. L’Insulinde,
rappelle D. Lombard, regroupe, a elle seule, la communauté musulmane la plus nombreuse
du globe. Voici les aires géographiques larges ou restreintes concernées par le présent ouvrage :
la Chine, I’Asie Centrale, le Caucase du Nord, la Turquie (Istanbul surtout), le sud-est euro-
péen et la Yougoslavie, le sous-continent indien (et une note sur Sri-Lanka), I’Insulinde, le
Soudan, la Corne de I’Afrique et I’Afrique orientale, le Machreq arabe, I’Aurés, la Libye (notes
bibliographiques), I’Afrique de 1’Ouest, le Ghana et le Togo. Il était sans doute impossible de
réunir des spécialistes de chaque pays, et G. Veinstein déplore entre autres, dans son introduction,
I’absence du Maroc, pourtant pépiniére de turuq. Cette relative absence du monde arabe, com-
pensée pourtant par la compétence de F. de Jong, tient a plusieurs raisons. Peut-Etre les relations
entre les fariga et les faits politiques et sociaux y sont-elles moins transparentes et encore plus
complexes que dans le reste du monde musulman. Toujours est-il que cette constatation devrait
inciter les arabisants a4 se mettre au travail. Autre fait remarquable : tous les auteurs sont cher-
cheurs en sciences sociales ou historiens des XIX® et XX¢ siécles. Presque tous s’attachent certes
a refaire le « cheminement » de ces voies initiatiques que sont normalement les fariga au-dela
de ces deux siécles. Mais malgré quelques références i 1’époque médiévale, beaucoup relévent la
difficulté qu’il y a a remonter au-deld du XVI°® siécle environ autrement que par le canal des
chaines initiatiques (silsila). Ceci permet de mesurer I’étendue des recherches qui restent a
accomplir pour opérer la jonction entre les XII®-XIV® s, époque des grands fondateurs
éponymes (mais fondateurs de quoi?) et le XVIII® s. Il est évident que, dans une telle étude,
le monde arabe, puis ottoman, devrait retrouver, avec quelques autres régions, une place
« centrale ».

On pourrait étre tenté de reprocher a un certain nombre d’auteurs 1’allure de catalogue des
tariqa que prend leur présentation. Mais il faut se rendre compte que chacun avait devant lui
un vaste terrain a4 déblayer et qu’il fallait bien commencer par un trés utile « état des lieux ».
Non moins utiles d’un point de vue méthodologique sont ces synthéses soit de travaux antérieurs,
soit d’enquétes de terrain menées par la plupart des participants.

Joseph Fletcher montre que ’Islam chinois, loin d’&tre isolé, est traversé des mémes
courants d’influences que le reste du monde musulman. Le réle de la Nagibandiyya semble
prépondérant & partir de ’époque mandchoue et celui des autres tariga comme la Qadiriyya,
plus discret. Au moment ol, a la fin du XVIII® s., un mouvement de renouveau (tagdid) agite
I’Islam, il se manifeste en Chine sous la forme d’une opposition entre partisans du dikr vocal
(gahri) et silencieux (hafi) qui recouvrent des divergences plus profondes entre branches naqs-
bandies. Aprés avoir participé a plusieurs insurrections contre le gouvernement Qing dans le
courant du XIX® s., la NagsSbandiyya se manifeste de plus en plus discrétement au cours du
XXe® s., tout comme les autres fariga, mais il est permis de penser que ce n’est 1a qu’une phase
transitoire.

Les contributions d’Alexandre Bennigsen et de Chantal Lemercier-Quelquejay annoncent
leur remarquable enquéte sur les confréries musulmanes en URSS, Le Soufi et le Commissaire

BCAI 4 (1987) A. Popovic et G. Veinstein (éd.): Les ordres mystiques dans I'lslam, Cheminements et situation actuelle, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 95

(Paris, Seuil, 1986) (1). A.B. constate la variété de leurs situations en Asie Centrale et I’explique
par trois facteurs : le caractére de la conquéte russe et celui de la résistance qui lui fut opposée
par les fariga, la structure sociale de la population (symbiose entre fariga et clan), la plus ou
moins grande présence de I’Islam officiel. Evoquant I’activité spirituelle et politique des confré-
ries, il remarque que, sous ce dernier aspect, il existe toute une gamme d’attitudes. Ceci n’em-
péche pas les dirigeants soviétiques de voir globalement les furug comme un danger dans la
mesure ou elles captent «les courants encore vagues d’un nationalisme local». Ch. L.-Q. donne
pour le Caucase un apercu de I’historique des confréries et de leur implantation puis de leur
situation actuelle tant sur le plan religieux que social et politique.

Comme la plupart des auteurs, Klaus Kreiser situe les ordres mystiques par rapport aux diverses
options politiques de la Turquie moderne : kemalisme, mouvement nurcu et sulaymanct et partis
politiques contemporains. Mais il souléve surtout la question de 1’accés a I’information et insiste
sur la nécessité de combiner toutes les sources possibles, ce dont il donne un exemple par ses
recherches sur les tekke d’Istanbul. Il conclut que «des études topographiques (c.-a-d. hori-
zontales) et des ¢tudes historiques (c.-a-d. verticales) doivent se compléter réciproquement afin
de permettre de comprendre les tarikat dans leur totalité » p. 48). Nous ajouterons volontiers
a cela 1’étude de la spiritualité (c.-a-d. en profondeur).

Alexandre Popovic donne un inventaire alphabétique des tariga présentes dans le sud-est
européen a la période post-ottomane et contemporaine. Les notes plus ou moins longues sont
un des éléments d’une vaste, difficile et patiente enquéte sur I’Islam dans cette région. L’A. voit
avant tout, dans le renouveau des ordres en Yougoslavie, le mode d’expression et de cohésion
d’une communauté menacée. Mais sa conclusion pleine de prudence et de sensibilité prend en
compte la complexité des faits et des relations entre le fasawwuf et ses manifestations sociales.
Quant aux films présentés par Darko Tanaskovié, ils révélent ’intérét d’une étude conjointe
des rituels et des multiples fonctions des tariga.

Aprés une rétrospective historique, Marc Gaborieau porte sur les ordres mystiques dans le
sous-continent indien le regard de I’ethnologue sur les contacts entre les furug et I’hindouisme
et sur le croisement entre la relation maitre-disciple et les divers liens sociaux. Ses conclusions
entament quelque peu une certaine tendance a exagérer I’impact politique, religieux ou culturel
des turug. Pour M.G., c’est plutét le soufisme qui s’adapte a I’'Islam que le contraire. Le fait
est sans doute incontestable, mais en parlant de « syncrétisme », pose-t-on correctement le
probléme? Ne vaudrait-il pas mieux parler ici, comme pour tout le monde musulman, arabe
compris, du rdle indispensable d’interprétation du substrat préislamique joué par les furug et
que ne sauraient évidemment assumer les tenants extrémistes de la Sari‘a?

La petite note de F. De Jong sur I’introduction récente de la Fasiyya Sadiliyya a Sri Lanka
rappelle qu’a c6té de 1’enracinement ancien et profond des furug dans un terroir, une tariga
peut traverser les continents en trés peu de temps. On constate également que 1’Arabie séoudite,
malgré elle, n’a jamais cessé de participer a la rencontre et a la diffusion des furuq.

Selon Denys Lombard, c’est au Hedjaz que la plupart des maitres de I’'Insulinde viennent
chercher, entre le XVI® et le XIX® siécle, un enseignement initiatique. Le développement du

() Cf. p. 97-99 le compte rendu d’A. Popovic.

BCAI 4 (1987) A. Popovic et G. Veinstein (éd.): Les ordres mystiques dans I'lslam, Cheminements et situation actuelle, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

pelerinage ne fit ensuite que consolider les liens avec la Mecque, au point d’inquiéter les auto-
rités néerlandaises. L’exemple du village naq$bandi de Babussalam ou du pélerinage d’Ulakan
autour de la tombe d’un des maitres de la Syaftariyya montre combien peut &tre grande
I’emprise des furug sur le paysage. Parmi les questions qui entretiennent la polémique autour
des turug, D.L. évoque le cas spécifique des cercles de kebatinan (« intériorité ») ou de kejawén
(« jawinisme ») et leur relation avec le soufisme. D’autres pratiques comme le dabusan (intro-
duction de pointes de fer dans le corps, ici sous la protection de ‘Abd al-Qadir al-Gilani), appa-
remment en voie de disparition, se retrouvent en peu partout ailleurs.

Nicole Grandin énumeére les diverses furug présentes dans la Corne de I’Afrique et 1’Afrique
de I’Est, tout en soulignant le caractére minoritaire de I'Islam dans cette région. Elle s’étend
plus longuement sur le Soudan, y distinguant les « implantations cellulaires » sous le sultanat
Fung aux XVIe-XIX® s. (Qadiriyya-Sadiliyya) des « grandes turug centralisées du XIX® s.» :
la Sammaniyya, la Tigdniyya et surtout les héritiers d’Ahmad b. Idris al-Fasi parmi lesquels
la Mirganiyya semble payer aujourd’hui la rangon d’une trop grande implication avec le pouvoir.
On relévera la richesse des notes.

F. De Jong regroupe, pour chaque région du Machreq arabe, quelques spécimens d’un vaste
corpus d’informations orales et écrites qui aboutira bient6t, espérons-le, & une ou plusieurs
études d’ensemble. Malgré son caractére quelque peu factuel, cette présentation souléve expli-
citement ou implicitement un certain nombre d’interrogations sur ’engagement des furug dans
la vie sociale, politique et économique. L’A. précise d’emblée que ’on ne peut y répondre que
dans un cadre historique ou sociologique plus large. On pourrait ajouter : dans le cadre du
tasawwuf également. F. De J. en donne lui-méme 1’exemple en faisant coincider les circonstances
socio-politiques avec « 'interruption du secret initiatique » (waqf al-sirr) pour expliquer I’ex-
tinction d’une confrérie. Plus généralement, ces enquétes minutiecuses sur le XIX®-XX*® s. posent
avec clarté le probléme de la relation, au sein de la fariga, entre la voie initiatique et le fait
confrérique.

Fanny Colonna part au contraire d’une région bien limitée, I’Aurés, du XIX*® s. & nos jours,
pour poser les questions fondamentales que rencontre tout anthropologue travaillant sur les
furug, sur leur contexte géographique, socio-politique et intellectuel, sur leurs fonctions mul-
tiples et leurs capacités d’adaptation. Elle se demande notamment si, en milieu montagnard,
la zawiya n’est pas une structure plus essentielle que la fariga elle-méme. En bref, ses questions
mettent en jeu tous les croisements possibles dans un méme champ d’observation.

Jean-Louis Triaud choisit quant a lui de mettre « en perspective la production bibliographique
relative aux confréries musulmanes en Afrique de 1’Ouest » en langue frangaise. Les premiers
observateurs, marqués par I’Ecole d’Alger, ont tendance a une classification arbitraire et a la
confusion entre confrérie religieuse et société secréte, malgré les essais de redressement de Le
Chéatelier. L’inquiétude des enquéteurs devant les « féodalités maraboutiques » s’est progressive-
ment transformée en intérét croissant pour le « mouridisme » d’Ahmad Bamba et la personnalité
d’al-Hagg “Umar. Mais J.-L. T. se demande en fin de compte si « le mécanisme de fascination
devant le fait confrérique et ses potentialités totalisatrices » n’a pas joué au détriment d’études
sur des personnalités moins prestigicuses mais plus représentatives tels al-Malik Sy pour la
Tiganiyya au Sénégal.

BCAI 4 (1987) A. Popovic et G. Veinstein (éd.): Les ordres mystiques dans I'lslam, Cheminements et situation actuelle, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 97

Enfin B.G. Martin reprend rapidement les grandes phases de 1’expansion de la Tiganiyya en
Afrique Occidentale jusqu’a P’action quelque peu exubérante d’Ibrahim Nyass et ses représen-
tants au Ghana et au Togo.

Dans «l'essai de synthése » qui conclut ce livre, G. Veinstein remarque la diversité des
approches, ce qui montre, comme 1’a déja souligné Michel Chodkiewicz dans un compte rendu
du méme livre « I’impossibilité d’une synthése » (cf. Studia Islamica 64, 1986, p. 179). G. Veinstein
s’attache pourtant 3 relever les points de convergence et de divergence, ainsi que les domaines
qui restent & explorer, ’aspect religieux et initiatique en particulier. Une conclusion s’impose,
négative apparemment : 1’impossibilité de tracer le profil d’une tariga, serait-ce dans une méme
région, en considérant ses activités sociales, politiques, économiques et culturelles, ou méme
parfois ses pratiques spécifiques. La vie d’'un méme cheikh peut elle-méme fournir 1’exemple
d’attitudes trés différentes, sans contradiction pourtant avec ce qui reste sa fonction essentielle.
Interrogeons-nous donc sur ce qui permet & une fariga d’exercer ces multiples fonctions et, tout
simplement, demandons-nous ce qu’est une tariga.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Alexandre BENNIGSEN / S. Enders WiMBUSH, Mystics and Commissars. Sufism in the
Soviet Union. London, C. Hurst and Company, 1985. In-8°, x + 195 p.

Alexandre BENNIGSEN / Chantal LEMERCIER-QUELQUEJAY, Le soufi et le commissaire.
Les confréries musulmanes en URSS. Paris, Editions du Seuil, 1986. In-8°, 317 p.

Extrémement rares sont ceux (méme parmi les spécialistes du « soufisme») qui, avant la
parution des deux remarquables ouvrages en question, avaient des notions précises sur la situa-
tion récente et contemporaine des ordres mystiques musulmans en Union Soviétique. Cet état
de choses s’explique aisément : les « soviétologues non islamisants » n’ont évidemment pas la
formation nécessaire pour espérer aborder les arcanes de ces «sociétés secrétes »; quant aux
« islamisants non soviétologues », ils nous ont déja gratifiés a plusieurs reprises (en ce qui concerne
I’Islam soviétique) de telles Aneries, qu’il vaut mieux ne pas insister ...

Par bonheur pour nous, les trois auteurs cités appartiennent a une autre catégorie de gens
plutot rares, & savoir, ceux qui ont trouvé le temps et les moyens de se spécialiser dans chacune
de ces deux disciplines, et de pouvoir nous présenter ainsi deux ouvrages appelés, dés a présent,
a faire date.

L’entreprise paraissait pourtant plus que difficile, pratiquement impossible : les sources dispo-
nibles se résument en effet 4 des récits (extrémement fragmentaires) de quelques voyageurs
(occidentaux et orientaux) et a une littérature soviétique relativement abondante, mais qu’il
faut d’abord savoir trouver, puis ensuite savoir déchiffrer (terminologie appropriée et «langue
de bois »). Or on peut dire d’emblée que sur ces deux plans les auteurs ont magnifiquement
réussi : la bibliographie des sources soviétiques utilisées compte plus de cent cinquante titres,
ol il s’agit la plupart du temps de textes parus dans des revues et publications qui, pour le

13

BCAI 4 (1987) A. Popovic et G. Veinstein (éd.): Les ordres mystiques dans I'lslam, Cheminements et situation actuelle, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



