1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 91

2. La tradition orale du Mejditb (1986) présente un ensemble de textes de la tradition mejdiibienne,
recueillis, transcrits, traduits et annotés par 1’auteur.

La premiére partie de ’ouvrage rassemble (p. 20-91), dans une présentation bilingue (trans-
cription en caractéres latins diacrités et traduction frangaise, en regard) vingt-sept récits et dia-
logues qui sont autant de tableaux fort vivants de la vie quotidienne, et qui constituent «une
sorte de saga des Ulad el-Mejdiib », comme le dit précisément A. de Prémare; ce corpus est
également donné en graphie arabe (p. 92-134).

Dans la deuxiéme partie, sont réunis deux cent un quatrains, dont beaucoup sont inédits,
et a propos desquels 'origine des transmetteurs est toujours précisée; ces textes sont présentés
simultanément dans leur langue initiale (donnée a la fois en caractéres latins et arabes) et dans
la traduction frangaise (p. 136-204). A travers eux, le Magdib (auteur présumé) commente
Pactualité de son temps, livre son expérience des choses de la vie (le travail du paysan, par
exemple), exprime une forme de sagesse souvent désabusée, profére imprécations et malédictions
(prenant pour cibles les femmes, entre autres), ou, au contraire, énonce une lecon spirituelle et
prend un ton plus recueilli.

La derniére section du livre (p. 205-370) est occupée par le lexique général indexé, précieux
outil congu de telle sorte que le maniement en soit aisé.

L’intérét que présentent, pour divers secteurs de la recherche, ces deux livres complémentaires,
n’échappera a personne. Dans le seul domaine de la tradition orale, cette publication a valeur
d’exemple par « le parti pris de fidélité minuticuse a ce qui a été enregistré » (p. 12). Cette fidélité
au texte se manifeste aussi dans la traduction frangaise qui a su rendre la spontanéité et la saveur
des dialogues (p. 20-91), et donner aux quatrains (p. 136-204) rythme et tonalité propres.

Micheline GALLEY
(C.N.R.S,, Paris)

Muhammad Abdul Haq ANsARI, Sufism and Shari‘ah. Londres, The Islamic Foundation,
1986. 14,5 x 21 cm., 368 p.

J.M.S. BALION, Religion and Thought of Shah Wali Allah Dihlawi. Leyde, Brill, 1986.
15 x 24 cm., 224 p.

La présentation des idées de ces deux personnages considérables que furent Ahmad Sirhindi
et Sah Wali Allah a le plus souvent été faite par des auteurs musulmans dont les interprétations,
méme dans des travaux a prétentions scientifiques, ont été largement dictées par leur position
personnelle dans les débats qui ont agité I’Islam indien depuis plus d’un siécle. Sibli Nu'mani,
Igbal, ‘Ubaydallah Sindi, entre autres, sont responsables de lectures trés orientées et fort discu-
tables. Mentionnons aussi, a titre d’exemple, et en respectant la typographie originale, le comique
paragraphe final de "ouvrage du Dr. Burhan Ahmad Fariiql, The Mujaddid’s Conception of
Tawhid, (« This doctrine is as near to religion or Islam as wahdat al-wujid . .. is away from it ...

BCAI 4 (1987) J.M.S. Baljon: Religion and Thought of Shah Wali Allah Dihlawi, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

There can hardly be any doubt that the call of the Mujaddid to all Musalmans, and Islamic
mystics is Away from Plotinus and his host and BAck ToO MUHAMMAD!»). Quant 3 Wali
Alldh, si Aziz Ahmad caractérise prudemment sa pensée comme un « pre-modernist funda-
mentalism », A.S. Bazmee Ansari, dans son article de I’Encyclopédie de I’Islam, ne craint pas
de le définir comme « un penseur révolutionnaire indien ».

Le Pr. Abdul Haq Ansari, dont nous connaissions déja plusieurs publications concernant
divers aspects du soufisme, ne céde pas a la tentation de ces raccourcis abusifs et son nouveau
livre, tout entier consacré a Sirhindi, est riche en informations toujours appuyées sur des réfé-
rences précises. La seconde moitié de ce volume, constituée de traductions d’extraits des Maktitbat
sera en outre trés utile 4 ceux qui n’ont pas acces au texte original. Il n’en demeure pas moins
que, si auteur évite les grossiéres simplifications de beaucoup de ses prédécesseurs, son inter-
prétation de la doctrine du Mugaddid est fortement déterminée par l’intention explicitement
formulée qui ’a conduit & entreprendre ce travail — celle de rendre le soufisme acceptable a
I’Islam militant d’aujourd’hui qui lui est a priori trés réfractaire (cf. p. 7, 128, 130). Ce souci
d’eecuménisme I’améne fréquemment a présenter la pensée de Sirhindi comme plus « ortho-
doxe » qu’elle ne P’est en réalité et, notamment, & "opposer quasi systématiquement a celle
d’Ibn ‘Arabi. Notre opinion, sur ce dernier point, est substantiellement en accord avec celle
de Y. Friedmann (Shaykh Ahmad Sirhindi, McGill University Press, 1971; voir en particulier
le chapitre VI) qui montre bien que la dette de Sirhindi envers Ibn "Arabi est considérable et
que la chronologie de ses écrits permet en outre de repérer une évolution de plus en plus favorable
au Shaykh al-Akbar. Il ne s’agit pas, bien entendu, de nier les différences de point de vue incon-
testables entre ces deux maitres mais de les ramener a leur juste mesure. Or le Pr. Ansari, toujours
prompt & signaler les divergences de leurs formulations et 4 y voir la preuve d’irréductibles
contradictions, décide que lorsque Ibn ‘Arabi et Sirhindi disent exactement la méme chose ...
ils veulent exprimer des idées radicalement inconciliables (p. 115). Dans un procés ainsi mené,
le jugement est rendu d’avance. Si ’on compare les énoncés de Sirhindi sur quelques thémes
que l’auteur juge essentiels avec ceux qu’on peut trouver sur les mémes thémes dans les Futithdt,
on est bien en peine de voir ce qui les sépare : ainsi en va-t-il de la “ubidiyya (cf. Fut., 1329 h.,
I11, 41, 372), de la Sari‘a (Fut. 11, 234, 563), du Sath (Fut. 11, 232, 387-388) et de beaucoup d’autres
notions. Mais la volonté du Pr. Ansari d’exposer une version du tasawwuf qui laverait ce dernier
de tout soupcon d’inclination hérétique ne va jamais si loin que lorsque, dans sa conclusion,
(p. 138), il conclut a I’identité de vues, « sur tous les problémes essentiels », entre le Mugaddid
et ... Ibn Taymiyya. Cette affirmation sera peut-étre acceptée sans discussion dans certains
milieux islamistes ol I’on connait mieux les ceuvres du polémiste hanbalite que celles de I'Imam
rabbani. Pour notre part, nous imaginons sans peine ce qu’aurait pu étre la réaction de ’auteur
du Farg bayna awliya’ al-Rahman wa-awliyd’ al-Saytan s’il avait eu entre les mains une édition
non expurgée des Maktibar . ..

J.M.S. Baljon n’a Iui, heureusement, aucun autre désir que d’exposer le plus clairement possible
les conceptions de Sah Wali Allah. Plus avisé que divers exégétes indiens, il prévient en outre
dans sa préface qu’il n’accordera guére d’attention aux «idées politiques » du maitre de Dehli,
idées dont I'importance Iui parait «largement surestimée» (suivant en cela I’opinion de

BCAI 4 (1987) J.M.S. Baljon: Religion and Thought of Shah Wali Allah Dihlawi, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 93

Muhammad Ikram, il juge fort douteuse 1’authenticité des « lettres politiques » éditées par K.A.
Nizami). Les premiéres pages résument briévement les principales données biographiques et
bibliographiques (le gros ouvrage de S.A.A. Rizvi, Shah Wali Allah and His Times, Canberra,
1980, trés succinct sur les aspects doctrinaux, est en revanche un indispensable complément de
cette introduction), les visions de Wali Allah, la mission qu’il juge lui avoir été assignée par Dieu.
Suit une analyse des termes techniques propres a4 D'auteur de la Huggat Allah al-baliga :
hazirat al-quds, al-tagalli al-a’zam etc., puis un examen de sa doctrine métaphysique, au cours
duquel J.M.S. Baljon constate une évolution de plus en plus nette vers la wahdat al-wugid, que
Wali Alldh entreprendra finalement de concilier avec la wahdat al-Suhiid de Sirhindi : cet iré-
nisme, souvent critiqué par les compatriotes de Wali Alldh — comme en témoigne le livre recensé
plus haut — trouve sa justification dans les propos mémes du Mugaddid qui, souligne Baljon,
raméne (Maktibat, 11, n° 44) 1’essentiel des divergences entre Ibn “Arabi et ses propres théses
a un probléme de terminologie. :

Le chapitre réservé a la « psychologie » traite de ce qu’il conviendrait peut-étre de désigner
plutét comme « anthropologie sacrée » : doctrine des lata’if, description des magamat et ahwal
qui leur correspondent. Sont ensuite abordées les conceptions de Wali Allih sur ce que doit
étre le tasawwuf, sur la morale, la prophétologie, I’eschatologie, la wal@ya. Les pages sur la Sari‘a
insistent sur le rejet par Wali Allah du ta’ammug et du taSaddud et sur son relatif éclectisme face
aux madahib. Viennent ensuite trois chapitres consacrés respectivement au shi‘isme, aux rites
et coutumes, et enfin aux idées sociales et économiques, parmi lesquelles la notion d’irtifagat
apparait 3 Baljon comme la base d’une «intéressante sociologie rudimentaire » (appréciation
qui, n’en doutons pas, sera vivement relevée par certains « penseurs » du sub-continent).

Ce travail rigoureux semble parfois trop modeste. On aurait souhaité que I’auteur ne se borne
pas a consigner, citations a I’appui, les prises de position de Sah Wali Allah sur une série de
thémes découpés dans son ceuvre et que, passant de 1’analyse a la synthése, il s’efforce davantage
d’en faire apparaitre la cohérence, ce qui aurait I’avantage de montrer la fragilité des exploita-
tions trés sélectives qui en sont faites par les réformistes d’aujourd’hui. On peut regretter égale-
ment que ne soient pas explorées plus profondément les sources de la pensée de Wali Alldh :
la tradition nagsbandiyya (y compris celle antérieure & Sirhindi) mériterait plus d’attention,
comme aussi I’influence d’Ibn ‘Arabi (et pas seulement & propos de la wahdat al-wugid) et,
paradoxalement, celle, trop briévement signalée, d’Ibn Taymiyya. Mais 'important est que nous
disposions maintenant d’une solide introduction a I’enseignement d’une des plus remarquables
figures de I’Islam indien.

Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

Les Ordres mystiques dans I’Islam, Cheminements et situation actuelle. Travaux publiés sous
la direction de A. Porovic et G. VEINSTEIN. Ed. de I’E.H.E.S.S., Paris, 1986. 325 p.

Cet ouvrage collectif, résultat d’une table ronde tenue a Paris en 1982 (on ne peut que regretter
les délais de publication) est d’une importance capitale, tant par la qualité¢ des contributions

BCAI 4 (1987) J.M.S. Baljon: Religion and Thought of Shah Wali Allah Dihlawi, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



