1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 85

est critiquée a juste titre par M.C., il n’y a pas lieu non plus, me semble-t-il, de faire de lui un
supersunnite nagsbandi de coeur, comme [’auteur semble avoir un certain plaisir 4 le suggérer
en minimisant le role de “Ali b. Abi Talib, pourtant « de tous les hommes le plus proche, de
méme que les ¢ secrets des prophétes ’ (asrar al-anbiya’), de lui (= la Réalité Muhammadienne) »
selon la déclaration explicite de P’autographe des Futizhat (cf. M.C. p. 88 s., n. 4), et en essayant
de remetire en question, aprés I’avoir affirmé lui-méme (M.C. p. 77), le fait qu’il existe selon
Ibn “Arabi (contrairement 2 Gazali) une station spirituelle supérieure a la siddigiyya (comparer la
n. 2 en p. 142). 1l est vrai qu’on peut relever quelques passages de tendance anti-$i‘ite dans 1’ceuvre
immense du Shaykh, mais ’authenticité du Muhdadarat al-abrar, cité plusieurs fois par M.C., n’est
certainement pas au-dessus de tout soupgon, comme 1’a déja noté Brockelmann (GAL S 1, p. 799).

Quant & la supériorité de la waldya sur la prophétie, il est vrai qu’lbn “Arabi ne ’affirme en
principe qu’«en la personne d’un méme étre » (cf. M.C. p. 70); toutefois, il faut relever aussi
d’autres passages des Fusiis al-hikam, comme par exemple celui omis (sans marques d’omission)
de la traduction en p. 154, 1. 2 : « Méme les Envoyés n’ont ’expérience de cela (= la « science
supérieure »), quand ils I’ont (matad ra’aw-hu), que de la part du Tabernacle du Sceau des saints »
(= Fusiis p. 62, 1. 14); de méme, il faudrait aussi expliquer pourquoi, si le Prophéte « était pro-
phéte alors qu’Adam était encore entre 1’cau et I’argile » selon le célébre hadiz, Ibn “Arabi fait
valoir une méme antériorité pour le « Sceau des saints » également (cf. la traduction M.C. p. 155).
Les quelques remarques qui viennent d’étre formulées ne diminuent en rien, il va de soi, la pro-
fonde admiration que 1’on éprouve pour cet ouvrage de toute premiére qualité.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Azizoddin NASAFI, Le livre de I’Homme Parfait, traduit du persan par Isabelle de Gastines.
Paris, Fayard, 1984. In-8°, 372 p.

Cet ouvrage représente la traduction frangaise intégrale d’un ensemble de réponses données
par le maitre soufi iranien A.D. Nasafi & des questions d’ordre doctrinal et pratique que des
disciples Iui avaient posées. Cette collection de 22 courtes épitres (augmentée de 13 traités supplé-
1962,

Il y a peu a dire sur I’histoire et la personnalité de Nasafi, qui vécut au VII¢/XIII® siécle
(ob. vers 1300) en Asie Centrale et en Iran occidental. Il connut plusieurs maitres, dont le prin-
cipal fut le grand Sa‘d al-din Ham’i (ob. 1252), lui-méme disciple de Nagm al-din Kubra (ob. 1221)
et familier des ceuvres et des proches d’Ibn “Arabi (QuUnawi). Il se trouve donc au confluent de
la tradition soufie d’Asie Centrale, avec ses techniques ésotériques particuliéres, et de la synthése
akbarienne qui se répandait partout dans les milieux mystiques & cette époque.

Mais si la figure historique de Nasafi reste donc pour une bonne part dans I’ombre, son ceuvre
par contre offre un grand intérét, par la précision, la clarté et souvent I’audace de ses développe-
ments. Partant d’une vision unitaire du monde (« tous les étres forment un seul étre » p. 137),

13

BCAI 4 (1987) A. Nasafi: Le Livre de I’'Homme Parfait, trad. |. de Gastines, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

il retrace en lignes vigoureuses 1’évolution que doit subir I’Ame qui est envoyée dans le monde
terrestre pour acquérir sa perfection (p. 55-59) en traversant les diverses étapes de 1’existence
minérale, végétale, animale et en connaissant cet outil essentiel qu’est le corps (p. 53). Cette
dme peut alors poursuivre son évolution en suivant la voie soufie et en réintégrant, outre le monde
sensible du Mulk, celui des Images-archétypes du Malakiit, et des essences du Gabariit.
Nasafi insiste beaucoup sur la structure synthétique de ’homme comme microcosme (p. 125-
129) et, partant, comme calife de Dieu sur terre. Ce sont certes ici des points qui ont été déve-
loppés par maint autre auteur soufi. Mais dans le texte de /’Homme Parfait foisonnent les notes
et les développements originaux, propres au courant « oriental » qui est le sien. Ainsi s’étend-il
sur la structure physique de I’homme, ses corps subtils (p. 29 s.), les correspondances entre ses
organes et les parties de 'univers. Sa vision de la chute d’Adam en quatre étapes (p. 243 s.) ne
manque pas de grandeur. Il y aurait beaucoup a dire également sur son angélologie (p. 192 s.,
263, 284) et plus encore sur sa conception de Satan, distingué d’Iblis (p. 130 s., 326 s.).
Abordant les questions du sulitk et de la vie concréte des soufis, il fournit des détails sur le
rituel du dikr (p. 97 s.), sur la retraite spirituelle (p. 95), sur le samd (p. 113), ainsi que sur les
rapports du disciple et du maitre et les régles de la vie en commun dans le janigah (p. 108 s.).
Ses remarques sur la progression dans la voie soufie incluent I'interprétation des réves, des visions
et des visualisations de lumiére, etc ... sans toutefois leur accorder une excessive importance.
L’enseignement de Nasafi dénote par ailleurs une originalité certaine sur les questions de
P’eschatologie. Selon lui, les 4mes vivent dans ’au-deld I’exacte contrepartie de leurs options
d’ici-bas, en sorte que les soufis y connaissent une totale et lucide extase, alors que la félicité
des croyants « littéralistes » sera obscurcie par leur propre état mental : leur état relatif de
Paradis correspond a un état relatif de I’Enfer, les deux demeures de I’au-dela étant ainsi intri-
quées en un composé unique. Quant 4 ceux qui ont vécu sans horizon religicux, ou méme dans
P’animalité, leur vie post mortem sera un néant, ou une vie animale au sens propre. Nasafi parle
a plusieurs reprises des diverses doctrines réincarnationnistes (p. 76, 330 s.) sans les réfuter,
voire en les faisant siennes. Cette interprétation trés osée, trés hindouisante, des données cora-
niques sur 1’eschatologie est soulignée encore par la vision de la fin des temps qu’il préte, 1a
aussi, aux «adeptes de la métempsychose », sans s’en démarquer lui-méme. Cette vision est
cyclique : des cycles courts (1000 ans) sont inclus dans des rythmes plus longs (7000 ans) qui
eux-mémes composent un grand cycle de 49.000 ans (p. 335 s.). A chacun de ces cycles corres-
pond un type de Résurrection, et Nasafi ne mentionne pas 1’idée que I’histoire ait une fin, un
aboutissement définitif. L’interprétation du texte coranique fait ici penser a 1’ismaélisme fatimide.
L’intérét exceptionnel de ce texte dense et puissant ne saurait se résumer en quelques lignes.
Il est rehaussé par une traduction frangaise elle-méme élégante et simple, qui restitue le style
épistolaire clair et direct de Nasafi, qui ne s’encombre ni de préciosité et de rhétorique, ni des
spéculations intellectuelles trop techniques. La lacune principale de ’ouvrage réside par contre
dans une présentation (3 p.) et une annotation (16 notes) des plus réduites. Car si I’ouvrage
s’adresse & un vaste public francophone, il requiert impérativement une explication plus détaillée
de nombreuses notions de base, par exemple : sur le dikr et le sama’, parler de « remémoration »
sans autre précision (p. 87) ne peut rien évoquer chez un lecteur non averti. Mais un lecteur plus
spécialisé souhaiterait également souvent une information supplémentaire : a quels termes arabes

BCAI 4 (1987) A. Nasafi: Le Livre de I’'Homme Parfait, trad. |. de Gastines, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 87

précis correspondent, par exemple, sensorium, réjté? La mention de ’avicennisme (p. 72), qui
méritait une note importante, n’est méme pas soulevée. Des points cruciaux de la doctrine de
Nasafi sont traduits sans aucun commentaire : ni ses considérations sur le clivage sunnite/chiite
(p. 61) ou sur les notions de wildya/nubuwwa (p. 100, 256 s.), ni son eschatologie, ni ses références
explicites a I’hindouisme (p. 32, 34), ni enfin ses affirmations sur la figure méme de I’Homme
Parfait (p. 16 s.).

Certes, cette pauvreté en notes peut s’expliquer par le volume déja important du texte méme
(348 p). qu’il était difficile de surcharger, et par le style clair et pédagogique de 1’auteur, qui
explicite fréquemment les propres termes de son discours. Et quoi qu’il en soit, la qualité intrin-
seque du texte est telle que le simple fait d’en disposer dans une traduction de qualité est déja
un énorme bénéfice.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Nuruddin ISFARAYING, Le révélateur des mystéres (Kdshif al-Asrdr). Texte persan publié
avec deux annexes, traduction et étude préliminaire, par Hermann Landolt. Lagrasse,
Verdier, 1986. In-8°, 225 p. (frangais) et 196 p. (persan).

Cette publication est remarquable a plus d’un titre; et en premier lieu quant 3 la présentation
formelle de I’ouvrage. Les éditions Verdier s’étaient déja signalées par la qualité de la publication
de grands textes de la spiritualité juive, et ce premier titre de la collection « Islam spirituel »
dirigée par Christian Jambet est fort prometteur. Non seulement le texte frangais est par son
niveau et sa précision celui d’un travail universitaire spécialisé (80 pages de notes au total), mais
le texte intégral en persan, doté d’un apparat critique et d’un index fouillé, lui a été adjoint :
initiative rarissime qui est bien sQir a relever.

Le texte de Isfarayini est précédé d’une copieuse introduction oit Hermann Landolt présente,
en des pages trés denses, les principales données permettant de cerner I'importance de la figure
et de I’ceuvre de ce maitre encore peu connu en Occident.

C’est d’abord la situation de Isfarayini par rapport aux grands maitres I’ayant précédé (‘Ali-i
Lala, ob. 1244, Gurpani, ob. 1270) et I’ayant suivi (A.D. Simnani), tous relevant de cette grande
efflorescence du soufisme iranien de la lignée de Nagm al-din Kubra, et qui est encore peu étudiée
a I’heure actuelle.

La vie de Isfarayini (ob. vers 1317) est bien siir évoquée, notamment son long séjour de 40
ans a Bagdad. Mais I’accent est mis surtout sur la pédagogie spirituelle de ce maitre, et ce a
propos de plusieurs points :

— sa méthode de dikr est décrite et comparée a celle de ses principaux devanciers et succes-
seurs de I’école kubrawi : la précision de la documentation de Hermann Landolt font de ces
pages (p. 41 s.) une mine de renseignements fort précieux sur une question encore peu abordée.

— le r6le du shaykh comme psychagogue et transmetteur de linitiation soufie (insistance
sur la silsila remontant jusqu’au Prophéte, par “Ali) est mis en lumiére. Le shaykh guide son

BCAI 4 (1987) A. Nasafi: Le Livre de I’'Homme Parfait, trad. |. de Gastines, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



