1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 83

L’introduction sur 'auteur et son livre comprime dans ses 17 p. tout ce qu’il est important
de savoir a cet ¢gard, et cela d’une maniére simple, claire, mais trés savamment conduite : on y
apprend par exemple que le théologien, dégu du milieu théologique de Bagdad, s’est mis 2 écrire
un livre pour contrecarrer les tendances paralysantes dans la théologie, visant, moins par le
brillant des idées et du style que par la force de persuasion, 1’excellence de la prédication et de
Pexhortation, la conversion des lecteurs a ses idées et le réveil en eux du sens profond de la vie
religieuse. On y apprend aussi, une fois de plus, combien Qit al-qulizb d’Abiu Talib al-Makki
est important, car il a servi de premiére source aux chapitres ici traduits.

Avec ses commentaires innombrables, trés soigneusement amenés, qui accompagnent intro-
duction et traduction, le P. Gramlich ouvre ou confirme des chemins nouveaux, en montrant
a quel point les problémes traités sont importants pour une compréhension plus exacte de la
théologie et de la culture religieuse de I’Islam. Une bibliographie (768-778), une liste des passages
coraniques (779-785) et un index analytique général (786-828) terminent cette ceuvre monu-
mentale a laquelle je souhaite la plus grande diffusion.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Michel CHODKIEWICZ, Le Sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn
Arabi. Paris, Gallimard, 1986. 12 x 22,5 cm., 231 p. (dont 9 p. d’index).

Dans cette excellente étude sur la waldya et les awliya’ chez Ibn “Arabi, fruit d’une longue
lecture du maitre andalou, M.C. nous offre une analyse trés lucide et perspicace de ce qui est
sans aucun doute I'un des grands thémes de la pensée « akbarienne ». On peut dire en effet,
comme le souligne I’auteur, que la doctrine de la waldya — mot aux nuances multiples, rendu
« faute de mieux » par « sainteté » — constitue en quelque sorte «la clef de volte de tout ce
qui, dans P’ceuvre du Shaykh al-Akbar, est d’ordre initiatique — par opposition aux aspects
proprement métaphysiques qui en représentent 1’autre versant » (p. 65); cependant cet « autre
versant » n’en est assurément pas le moindre, et I’on ne saurait donc guére partager le jugement
un peu rapide porté par M.C. contre une interprétation « essentiellement philosophique et donc
trés réductrice » (p. 15) (c’est moi qui souligne). Au fond, les deux « versants» sont d’ailleurs
inséparables 1’un de I’autre; rappelons que si le Shaykh al-Akbar peut considérer la prophétie
et la waldya sous le rapport de '« absolu» (mutlag), il en fait de méme pour ce qui est de
P« étre » (wugitd) — notion également pleine de nuances. Cela dit, précisons que la méthode
phénoménologique, rigoureusement suivie par M.C. 3 la suite d’Henry Corbin, lui permet non
seulement de démontrer, avec infiniment de souplesse, ce qui anime I'idée de la « prophétie
libre » dans la pensée du Shaykh, mais aussi de dissiper beaucoup de malentendus a cet égard,
que ce soit celui d’un Ibn ‘Arabi chrétien 4 son insu ou celui d’un Ibn “Arabi $i‘ite clandestin
— car il faut sans doute faire avant tout ce que I’ouvrage de M.C. s’applique d’une maniére
exemplaire & faire : expliquer Ibn "Arabi par lui-méme.

Il est évidemment impossible de résumer ici les dix chapitres dont se compose ce livre, et dont
les titres assez poétiques ne laissent d’ailleurs souvent pas soupgonner les riches développements

BCAI 4 (1987) M. Chodkiewicz: Le Sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’lbn Arabi, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 4

qu’on y trouve en fait. Relevons simplement la minutieuse analyse, au chapitre IX, de la nais-
sance de la conviction, chez Ibn “Arabi, qu’il était, lui, le « sceau de la sainteté muhammadienne ».
Le chapitre X, intitulé « La double échelle », apporte un développement important, en guise
de conclusion, de ce qui constitue selon M.C. le sens premier de waldya : la notion de « proxi-
mité ». Paradoxalement, est plus « proche de Dieu » celui qui « retourne » vers la créature que
celui qui «s’arréte » prés de Dieu — paradoxe que 1’on pourrait d’ailleurs rapprocher de ce
qui s’appelle la « seconde séparation » ( farg tani) dans I’« autre versant » de la pensée akbarienne,
ou la capacité de voir simultanément 1’Un et le Multiple est supérieure & I’'union pure et simple,
comme 1’a bien montré Toshihiko Izutsu.

Les chapitres consacrés a I’histoire du mot wal@ya et de la chose désignée (Avant-propos et
chapitres I-II) contiennent également des remarques fort intéressantes (par exemple le rappro-
chement avec I'amicitia des romains tardifs, selon Peter Brown, p. 35). Cependant, c’est 1a un
sujet énorme qui mériterait sans doute une étude plus élargie, et qui prendrait en considération
non seulement la tradition soufie, mais aussi celle du shi‘isme, entre autres, ainsi que 1’emploi
de walaya (ou wildya) au sens juridique et politique (par exemple la notion de wilaya “amma,
fonction du calife selon Mawardi). Aussi n’est-il peut-étre pas inutile de rappeler que walaya,
méme vocalis€ avec fatha, n’a pas toujours un sens mystique, mais signifie bien souvent un
rapport de parenté, soit d’ordre naturel, soit d’ordre juridique, que ce soit dans le passage
coranique 8 : 72 (cité par M.C. en p. 36), ou dans la définition de Gurgani, rendue abusivement
par « proximité (de Dieu) » en p. 41, alors qu’il s’agit dans ce cas précis clairement de la parenté
qui s’obtient soit par « adoption » d’un converti, soit par la mise en liberté d’un esclave (“izq,
ce qui n’empéche que Gurgani donne également une définition mystique, mais de wildya). En
p. 42, M.C. nous présente Tirmidi comme celui qui était « assurément Iec premier a avoir entre-
pris I’élucidation doctrinale du concept de waldya », ce qui expliquerait « la place que son ceuvre
occupera dans les écrits d’Ibn ‘Arabi sur le méme sujet ». Mais Tirmidi, qu’il ne faudrait d’ail-
leurs plus faire mourir « vers 285/898 » puisqu’il mourut au moins dix ans plus tard (voir Bernd
Radtke, Al-Hakim al-Tirmidi, Freiburg 1980; c.r. dans Abstracta Iranica 4, 1981, # 440) était
loin d’étre le seul de son époque a en donner de telles élucidations; Sahl al-Tustari (m. 283/896)
dans son Tafsir et le soufi baghdadien Abl Sa‘id al-Harraz (m. 277/890-17) dans ses Rasa’il,
tous les deux souvent cités par Ibn “Arabi, en font également état. Ensuite, ce qui est unique
chez Tirmidi, c’est bien entendu la doctrine du « sceau des awliya’», celle qu’lbn ‘Arabi déve-
loppe de sa maniére trés personnelle, mais que Hugwiri au V¢/XI¢ siécle, tout en présentant
Tirmidi comme le « fondateur de la doctrine soufie de la waldya », prend soin d’escamoter,
comme le note M.C. lui-méme en p. 49. Or le silence de Hugwiri, polémiste sunnite qui ne s’en
cache pas, s’explique tout naturellement, je pense, du fait que la doctrine du « sceau » risque
d’étre confondue avec celle de I'ismaélisme; c’est en effet un contemporain de Hugwiri, le grand
da‘i Al-Mu’ayyad fi ’I-Din al-Sirdzi (m. 470/1077), qui développe le concept du « sceau des
imams» (hatim al-a’imma, c’est-a-dire 1’imam de la «résurrection ») ainsi que celui de
I’« Homme absolu » (al-insan al-mutlaq, qui s’applique successivement aux prophétes et imams;
cf. Al-Magalis al-Mu’ayyadiyya, éd. M. Ghalib, Beyrouth, 1974, I, p. 235 et 243). Dans ces
conditions, il est tout de méme remarquable qu’lbn “Arabi, lui, ne semble pas craindre un tel

wmes

risque. C’est pourquoi, si la « tendance §f'ite » attribuée abusivement par certains au Shaykh

BCAI 4 (1987) M. Chodkiewicz: Le Sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’lbn Arabi, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 85

est critiquée a juste titre par M.C., il n’y a pas lieu non plus, me semble-t-il, de faire de lui un
supersunnite nagsbandi de coeur, comme [’auteur semble avoir un certain plaisir 4 le suggérer
en minimisant le role de “Ali b. Abi Talib, pourtant « de tous les hommes le plus proche, de
méme que les ¢ secrets des prophétes ’ (asrar al-anbiya’), de lui (= la Réalité Muhammadienne) »
selon la déclaration explicite de P’autographe des Futizhat (cf. M.C. p. 88 s., n. 4), et en essayant
de remetire en question, aprés I’avoir affirmé lui-méme (M.C. p. 77), le fait qu’il existe selon
Ibn “Arabi (contrairement 2 Gazali) une station spirituelle supérieure a la siddigiyya (comparer la
n. 2 en p. 142). 1l est vrai qu’on peut relever quelques passages de tendance anti-$i‘ite dans 1’ceuvre
immense du Shaykh, mais ’authenticité du Muhdadarat al-abrar, cité plusieurs fois par M.C., n’est
certainement pas au-dessus de tout soupgon, comme 1’a déja noté Brockelmann (GAL S 1, p. 799).

Quant & la supériorité de la waldya sur la prophétie, il est vrai qu’lbn “Arabi ne ’affirme en
principe qu’«en la personne d’un méme étre » (cf. M.C. p. 70); toutefois, il faut relever aussi
d’autres passages des Fusiis al-hikam, comme par exemple celui omis (sans marques d’omission)
de la traduction en p. 154, 1. 2 : « Méme les Envoyés n’ont ’expérience de cela (= la « science
supérieure »), quand ils I’ont (matad ra’aw-hu), que de la part du Tabernacle du Sceau des saints »
(= Fusiis p. 62, 1. 14); de méme, il faudrait aussi expliquer pourquoi, si le Prophéte « était pro-
phéte alors qu’Adam était encore entre 1’cau et I’argile » selon le célébre hadiz, Ibn “Arabi fait
valoir une méme antériorité pour le « Sceau des saints » également (cf. la traduction M.C. p. 155).
Les quelques remarques qui viennent d’étre formulées ne diminuent en rien, il va de soi, la pro-
fonde admiration que 1’on éprouve pour cet ouvrage de toute premiére qualité.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Azizoddin NASAFI, Le livre de I’Homme Parfait, traduit du persan par Isabelle de Gastines.
Paris, Fayard, 1984. In-8°, 372 p.

Cet ouvrage représente la traduction frangaise intégrale d’un ensemble de réponses données
par le maitre soufi iranien A.D. Nasafi & des questions d’ordre doctrinal et pratique que des
disciples Iui avaient posées. Cette collection de 22 courtes épitres (augmentée de 13 traités supplé-
1962,

Il y a peu a dire sur I’histoire et la personnalité de Nasafi, qui vécut au VII¢/XIII® siécle
(ob. vers 1300) en Asie Centrale et en Iran occidental. Il connut plusieurs maitres, dont le prin-
cipal fut le grand Sa‘d al-din Ham’i (ob. 1252), lui-méme disciple de Nagm al-din Kubra (ob. 1221)
et familier des ceuvres et des proches d’Ibn “Arabi (QuUnawi). Il se trouve donc au confluent de
la tradition soufie d’Asie Centrale, avec ses techniques ésotériques particuliéres, et de la synthése
akbarienne qui se répandait partout dans les milieux mystiques & cette époque.

Mais si la figure historique de Nasafi reste donc pour une bonne part dans I’ombre, son ceuvre
par contre offre un grand intérét, par la précision, la clarté et souvent I’audace de ses développe-
ments. Partant d’une vision unitaire du monde (« tous les étres forment un seul étre » p. 137),

13

BCAI 4 (1987) M. Chodkiewicz: Le Sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’lbn Arabi, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



