1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 79

dans les termes de la philosophie existentielle allemande (il fut trés 1lié & Rudolph Otto) 4 la
lumiére de laquelle il réinterpréte les concepts-clés de 1’exégése et de la théologie classique. Il
insiste cependant sur le sens du mystére et de la transcendance; il se garde bien de « démytho-
logiser » complétement I’islam. Cette expérience de base (cet urislam comme il dit) est pour lui
Pessentiel; elle se vit dans le rituel obligatoire, la méditation du Coran, I'imitation du Prophéte,
les exercices mystiques (dikr) et la rigueur morale. La traduction de cet essentiel dans le concret
doit tenir compte des temps et des lieux : il n’y a pas de formulation intellectuelle intangible,
et I’édifice de la pensée médiévale est largement désuet; il n’y a pas de formulation juridique
définitive et le droit musulman doit étre adapté au contexte indien : enfin il n’est pas lié a4 un
systéme politique; ses jugements sur les fréres musulmans et sur I’expérience pakistanaise sont
négatifs; en Inde il vaut mieux éviter les alignements politiques sur une base religieuse. Dans son
introduction au vol. 3, Ch. Troll (p. 3-22) restitue les grandes lignes de cette pensée. Il publie
ensuite 17 articles et 7 comptes rendus de Syed Vahiduddin; il donne enfin une bibliographie
sélective de ses autres ceuvres comprenant 2 livres (Indisch-moslemisches Werterlebniss, Leipzig,
1937; et Religion at cross-roads, Delhi, 1980) et 14 articles.

Cette collection nous donne donc une vue unique de ce qu’est I’islam indien, surtout dans ses
aspects contemporains; 1’éditeur a pris soin de ne pas faire double emploi avec les ouvrages
existants. L’apparat critique soigné et les index trés détaillés en font un instrument de travail
commode. On ne peut plus désormais faire de recherche sur I’islam indien sans y avoir recours.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

IBN ABi 'L-DUNYA, Kitab damm al-dunya, édité par Ella Almagor. Jérusalem, Institute of
Asian and African Studies / The Hebrew University of Jerusalem / The Max
Schloessinger Memorial Series, 1984. 22 X 15 cm., 267 p. + XLU 4 XXXIX p.

L’édition de ce texte difficile, qui semble avoir posé de nombreux problémes de déchiffrement,
a ¢ét¢ menée de main de maitre par Madame Almagor. Le texte imprimé est basé sur trois
manuscrits dont deux sont inédits, celui du Caire et celui d’Istanbul. L’aspect marquant est
la rigueur : les variantes incluent non seulement les divergences entre les trois manuscrits, mais
aussi les différences entre la source, I’ccuvre d’Ibn Abi ’I-Dunyi, et les ouvrages plus tardifs
qui I’ont citée. Les paralléles, assez riches, établissent le lien entre Damm al-dunya, les ouvrages
antérieurs d’une part tels K. al-zuhd wa’l-raqa’iq de “Abdallah b. al-Mubarak (m. 181/797) et
K. al-zuhd attribué 4 “Abdallah b. Ahmad b. Hanbal (m. 290/930), et, de I’autre, les ouvrages
postérieurs tels Hilyat al-awliya’ d’Abi Nu‘aym al-Isbahédni (m. 430/1038) et Thya’ “ulim al-din
d’al-Gazali (m. 505-1111); en d’autres termes, les paralléles nous donnent un apergu sur 1’évo-
lution de la littérature de zuhd. Bref, 1’éditrice a établi son texte selon les régles et les exigences
de «T’Ecole de Jérusalem » dans 1’édition, basées sur la rigueur, 1’érudition et I’étendue de
I’apparat scientifique.

BCAI 4 (1987) Ibn Abi ’I-Dunya: Kitab Damm al-dunya, éd. E. Almagor, recensé par A. Arazi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Deux remarques doivent &tre faites a propos de I’établissement du texte : (i) Dans la premiére
partie du livre, les hamza ont été systématiquement omis, et c’est fort dommage; la lecture devient
ardue surtout dans le cas d’un hamza interne : ainsi § 80, terme imprimé fa-ramma, I'intention
était évidemment fa-’aramma (avec hamza et non une voyelle longue; signifie « se taire »); dans
§ 95, on lit an yiatiyahu pour an yu'tiyahu. Quelques hamza placés a4 bon escient auraient évité
cette difficulté superflue. (ii) La poésie, malgré 1’état déplorable du texte, a été correctement
déchiffrée dans la majorité des cas. Cependant, ’éditrice aurait dii établir une distinction entre
les métres entiers et les magzia’ : §§ 149, 183, 184, métre correct magzii’ al-wafir; §§ 161, 185,
etc., métre correct magzii’ al-ramal. Elle aurait pu aussi éviter un écueil, formel, peut-&tre, mais
important : la lecon choisie n’a pas su toujours respecter le métre; § 186, rime i, tawil, v. 4,
2° hémistiche : bi-laddati adgdtin min ahldmi hagi‘i, 1a legon est incorrecte; pour rétablir le métre,
il aurait suffi de remplacer ahlami par hulmi. § 204, rime ru, kamil muraffal, v. 10, 2¢ hémistiche,
legon choisie tamur [ ru ‘alayka wa-anta lahunna gisru; pour rétablir le métre, il aurait suffi
d’effacer le waw. On le constate bien, il s’agit d’erreurs minimes et marginales.

Le texte se présente comme une masse amorphe. Ibn Abi ’I-Dunyi ne semble pas avoir possédé
le sens de la composition : chez lui, point d’introduction, ni de conclusion. Le livre débute par
une Tradition ol le Prophéte déclare combien il méprise le monde et s’achéve sur un habar dans
le méme ton d’al-Hasan al-Bagri. Aucun plan d’ensemble ne vient mettre de ’ordre dans cette
masse de 684 paragraphes; en effet, le compilateur n’a pas pris la peine d’établir des titres ou
de diviser son texte en chapitres. Cet état de choses a été fort bien mis en évidence dans I’intro-
duction. On distingue, d’autre part, dans le texte, des hadits (§§ 1-9 ...), des ahbar sur les
Compagnons (§§ 69, 71, 77, 86, 87, 105 ...), les Epigones (§§ 89, 92 ...) et les ascétes les plus
connus des II-III° s. H., tels Sufyan al-Tawri (§§ 107, 114, 119, 165, 171, 227 ...), al-Hasan
al-Basri (72 habars lui sont consacrés, cf. index) et al-Fudayl b. “Iyad (§§ 58-60, 95-96, 292-296 .. .).
Y figurent également des Isra’iliyyar (§§ 52, 174, 196, 313, 519 ...), des traditions relatives a
Jésus (53, 65, 78, 101-106 ...), beaucoup de poémes, de contes populaires et folkloriques, des
épitres et des maximes; bref, nous avons affaire & un livre de hadit et d’adab intégrés. L’édi-
trice a préféré s’en tenir au hadit dans son introduction : les appréciations de “wlama’ al-rigal
sur la transmission (riwaya) d’Ibn Abi ’1-Dunya y ont été rapportées et systématiquement
étudiées. A cet égard, il convient de citer sa démonstration, proprement exhaustive et fondée,
sur la continuité du courant ascétique et U'influence directe de Damm al-dunyd sur les grandes
ceuvres postérieures du genre. Ce sont 13 de fort belles pages. Cependant, I’analyse de 1’adab
dans 1’ceuvre d’Ibn Abi ’I-Dunya reste a faire. Son étude promet de se révéler fort intéressante;
elle dévoilera un courant nouveau dans ’adab moral, le pan islamique.

D’un autre c6té, I'introduction aurait pu fournir des détails sur les raisons immédiates qui
ont amené a P’apparition d’une ceuvre consacrée quasi exclusivement & la littérature édifiante.
L’éditrice a rapporté dans son introduction, avec juste raison, les relations de I’auteur avec la
cour ‘abbdside; il y servit de précepteur a al-Mu‘tadid et & al-Muktafi. Ajoutons qu’il eut ainsi
tout le loisir d’observer de prés ce monde corrompu lors du régne d’al-Mu‘tamid (r. 257-279/
870-892). On aurait aimé y trouver des détails sur cette époque agitée : assassinats en chaine
de califes, la révolte servile dans Bagra. L’époque était donc propice & I’apparition du zuhd
comme un genre littéraire a la mode. La société vivait en effet une profonde crise de conscience;

BCAI 4 (1987) Ibn Abi ’I-Dunya: Kitab Damm al-dunya, éd. E. Almagor, recensé par A. Arazi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 81

dans les milieux intellectuels, on a dii se poser des questions. De telles crises peuvent, certes,
se traduire par une tendance & se défaire des tabous moraux. Des ouvrages proprement porno-
graphiques y voient le jour. La liste détaillée a été conservée par al-Fihrist. Parallélement, la
crise a appelé un repli sur soi. L’Islam y a été considéré comme un reméde efficace contre I’insta-
bilité. Des voix, de plus en plus nombreuses, se sont fait entendre qui ont revendiqué plus de
simplicité, qui ont fait appel & une vie plus conforme aux préceptes de la morale religieuse.
Et Ibn Abi ’I-Dunya et son ceuvre consacrée & 1’ascétisme parurent.

Albert ArAZI
(Université Hébraique, Jérusalem)

HALLAG, Poémes mystiques, calligraphie, traduction de I’arabe et présentation par Sami-Alj,
Paris, éditions Sindbad, 1985. 14 x 22,5 cm., 96 p.

Psychanalyste d’origine égyptienne, professeur a I'U.E.R. de Sciences humaines cliniques de
Paris, VII, Sami-Ali n’est pas islamologue et se défend de I’étre. Son but, «c’est d’abord de
rendre I'unité d’une pensée que 1’Unique unifie ... Seule la recherche de I’exactitude, d’un mot
A mot qui dépasse I’opposition de 1’esprit et de la lettre, peut rendre a cette poésie du Vrai une
beauté qui est fonction du Vrai». Critiquant la traduction du Diwdn par Massignon (publiée
pour la premiére fois dans le Journal Asiatique en 1931 et non pas, comme il I’affirme, « effectuée
en 1955 » : I’édition de 1955 est simplement une version révisée) qu’il juge «infidéle et encom-
brée », Sami-Ali a retenu 87 des 137 « piéces hallagiennes » qu’avait publiées Massignon, éli-
minant notamment toutes celles que ce dernier jugeait inauthentiques. Il en donne, en les clas-
sant dans I’ordre alphabétique des rimes, le texte arabe calligraphié¢ par ses soins avec, en regard,
le texte frangais, sans y ajouter la moindre note, & une exception prés. L’introduction précise
que des corrections grammaticales, syntactiques et métriques, ont €té apportées a 1’édition
Massignon. On regrette qu’elles ne soient ni signalées, ni justifiées, fiit-ce dans une annexe en
fin de volume pour ne pas géner la lecture des non-spécialistes. Il est dommage, par exemple
que ne soit pas indiquée, dans le poéme n° 11 (Uqtulini ya tigati, correspondant a la gasida X)
la suppression des vers 5 & 8, probablement interpolés et que Massignon plagait d’ailleurs entre
crochets, mais cela peut se comprendre. En revanche, dans le poéme n® 33 par exemple (mugatta’at,
n® 38), on aimerait que la préférence donnée a la lecture wahhadani wahidi (au lieu de wahhidni)
soit expliquée.

Ajoutons qu’une table de correspondance entre les deux éditions ne serait pas inutile, méme
si la plupart des lecteurs visés ne partagent pas toutes les curiosités de ceux des Annales Islamolo-
giques ... Que dire, & présent, de la traduction elle-méme? Sami-Ali est, certes, exagérément
sévére pour celle de "auteur de la Passion : il est permis, il est méme souhaitable de discuter les
interprétations que Massignon a proposées des idées et des écrits de Hallag; mais il serait injuste
d’oublier qu’il s’agissait d’un travail de pionnier et que la nécessité d’élucider des textes diffi-
ciles imposait souvent ces « paraphrases » que Sami-Ali reproche a son prédécesseur et sans
lesquelles sa propre tiche elit été fort malaisée. Il suffit, pour mesurer I’incompréhension des

11

BCAI 4 (1987) Ibn Abi ’I-Dunya: Kitab Damm al-dunya, éd. E. Almagor, recensé par A. Arazi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



