76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

I’adapter aux nouveaux idéaux proposés par les britanniques : c’est ce que fait C.M. Naim sur
la base d’une remarquable analyse de cing romans en ourdou primés & 1’époque par le
gouvernement.

La quatriéme partie, « alternatives a ’adab », montre comment ces régles, qui constituent
la norme, sont contournées dans certains cas extrémes, notamment dans le cadre du soufisme
ou I’on peut viser & accéder directement a I’autre monde sans se soumettre a la discipline morale
de ’adab; soit en recherchant la médiation des saints, comme le montre Richard Eaton dans
Particle analysé plus haut; soit en niant une des composantes de ’adab, qui est le contrdle, mais
non la suppression, de la nafs. Dans ce deuxiéme cas 1’ascétisme, qui normalement est réprouvé
méme dans les ordres soufis dits « orthodoxes » (ba-Sar), est réintroduit; c’est le cas d’un
ordre soufi « hétérodoxe » (be-Sar®) du Pakistan, celui des malang magnifiquement étudié par
Katherine Ewing : célibataires, habillés en femmes, ces hommes ont supprimé leur nafs, et vivent
dés ce monde-ci la condition de I’Ame immortelle féminisée unie & Dieu qui avait été décrite
plus haut par Richard Kurin.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

Christian W. TROLL, s.j., Islam in India. Studies and commentaries :

Vol. 1. The Akbar Mission and Miscellaneous Studies, Delhi, Vikas, 1982. xx1 -+
231 p.; index, 6 fig., in-8°,

Vol. 2. Religion and Religious Education, Delhi, Vikas, 1985. xx + 315 p., index,
in-8°.

Vol. 3. The Islamic Experience in Contemporary Thought : Syed Vahiduddin, Delhi,
Chanakya, 1986. x -+ 293 p., index, 1 fig., in-8°.

Vol. 4. Indians dargahs, 1987 (sous presse).

Vol. 5. Indians khangahs (en préparation).

Christian Troll, bien connu pour son étude de la théologie moderniste de Sayyid Ahmad
Han (1, a lancé, dans le cadre du Vidyajyoti Institute of Islamic Studies qu’il dirige a Delhi,
cette collection a périodicité irréguliére dont nous voudrions souligner I’'importance pour 1’étude
de l’islam indien.

Son but est de faire mieux connaitre et de souligner la spécificité de cet islam : bien qu’im-
planté depuis plus d’un millénaire, il est resté minoritaire; dans le cadre de 1’Union Indienne,
Etat laic, il doit s’adapter au contexte d’une société pluraliste oll les Hindous dominent; et
inventer des réponses théologiques, juridiques et politiques nouvelles. Pour ce faire, 1’éditeur
fait appel en priorité & des auteurs indiens (musulmans surtout) pour leur permettre d’exprimer

() Cf. Bulletin Critique n° 3 (1986), p. 57.

BCAI 4 (1987) Chr. W. Troll: Islam in India. Studies and commentaries, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 77

leur point de vue et faire connaitre leurs recherches importantes trop souvent ignorées en Occident.
Ce choix permet aussi de faire connaitre en profondeur les débats contemporains. Enfin la collec-
tion rend compte mieux que toute autre source de la diversité de I’islam indien : ou trouver
ailleurs des études sur les traductions du Coran dans les diverses langues régionales? sur les
courants de réforme et les institutions religieuses dans les provinces reculées comme le Kerala,
le Tamilnadu ou le Cachemire? Il est impossible de rendre compte de toute la richesse de
ces volumes qui contiennent chacun entre 15 et 25 articles. Contentons-nous de classer les
principaux domaines abordés.

Les données historiques, sociologiques et politiques sont évoquées seulement dans un petit
nombre d’articles, moins pour les étudier en elles-m&mes que pour restituer le contexte des
études sur la religion qui sont 1’objet principal de cette collection. Ainsi une bonne vue d’en-
semble de K.A. Farugi (vol. 2, p. 3-21) sur « I’impact de la société hindoue sur les musulmans
indiens » met bien en évidence les effets de la situation minoritaire, les tentatives de syncrétisme
et les réactions qu’elles ont suscitées. La période la plus étudiée est I’empire moghol avec deux
articles sur la premiére mission jésuite a la cour d’Akbar (E.R. Ambye et E. Koch, vol. 1, p. 3-32);
un autre sur le syncrétisme dans les écrits de Dara Shikoh (A. Ary Roest Crollius, vol. 1, p. 33-
42) et enfin le portrait d’Akbar dans les écrits d’Abu ’I-Fadl (P. Hardy, vol. 2, p. 114-137). La
situation politique et sociologique contemporaine est esquissée 3 travers trois études : une remar-
quable typologie des attitudes politiques des différents penseurs musulmans (Anwar Moazzam,
vol. 2, p. 22-33); et deux revues critiques des recherches récentes en sciences sociales sur les
musulmans indiens (A.R. Saiyed, vol. 1, p. 204-221; M. Talib, vol. 2, p. 261-270).

Dans le domaine religieux, on a d’abord deux études sur le systéme d’enseignement tradi-
tionnel des sciences religieuses. Particuliérement documentée dans ses aspects historiques est
celle de Qeyamuddin Ahmad (vol. 2, p. 177-190) : il y présente la substance d’un ouvrage touffu
et difficile en ourdou (Hindistan mayfi musalmanofi ka nizam-i ta’lim o tarbiyyat, de Manazir
Hasan Gilani [m. 1956], Delhi, 1944; 2¢ éd. 1966) qui est sans conteste la source la plus riche
sur le sujet & la fois sur le curriculum et sur la vie matérielle des enseignants et étudiants; il com-
pléte cette présentation par des réflexions sur 1’évolution moderne que viennent compléter une
étude sociologique de A.R. Saiyed et M. Talib (vol. 2, p. 191-209) sur les madrasas contemporaines.

Le soufisme, sujet mieux documenté depuis des décades, regoit une plus large attention. Les
deux volumes a venir lui sont consacrés. Le quatriéme traitera des tombes de saints (dargah)
avec un inventaire, province par province, des sanctuaires célébres ainsi que des études sur les
objections des théologiens musulmans indiens au culte des saints. Le vol. 5 sera consacré aux
hospices (khangah) qui eurent un grand role au Moyen 4ge et maintiennent jusqu’a ce jour un
minimum d’activité. Les volumes précédents contiennent déja des informations inédites, notam-
ment sur un Shaykh de la confrérie Firdawsiyya au Bihar, Saraf al-Din Maneri (= 1290-1381) :
P. Jackson (vol. 1, p. 33-51) étudie I'usage du Coran dans sa correspondance, Maktibat-i sadi;
il en a d’ailleurs publié une traduction (The hundred letters, New York, Paulist Press, 1980)
dont Syed Vahiduddin donne un compte rendu (vol. 1, p. 198-204). Ce dernier présente aussi
une revue critique des travaux de A. Schimmel, S.A. Nasr et H. Corbin sur le soufisme (vol. 3,
p. 241-266). Le vol. 2 apporte des compléments importants aux travaux existants sur la confrérie
Cistiyya (P. Jackson, p. 34-57 et 250-261 et L.H. Siddiqi, p. 58-72) et ainsi que des données

BCAI 4 (1987) Chr. W. Troll: Islam in India. Studies and commentaries, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

nouvelles sur I'implantation du soufisme dans des régions encore mal connues comme le Deccan
et le Tamilnadu (Y. Kokan, p. 73-85; I.H. Siddiqi, p. 237-249) et le Cachemire (M.I. Khan,
p. 86-97) ou fleurit notamment la NirbahSiyya (A.M. Mattoo, p. 98-113).

Les deux premiers volumes sont riches aussi en données sur les mouvements de réforme
modernes. Notamment sur les « Wahhabi-s » indiens du XIX® s. (Qeyamuddin Ahmad, vol. 1,
p. 64-85) et sur leurs émules du XX*° s. notamment au Kerala (G. Koovackal, vol. 2, p. 64-89).
D’importance majeure est 1’étude de Ch. Troll sur la Tabligi jamd at, mouvement missionnaire
fondé en 1927 4 Delhi par Muhammad Ilyas (1885-1944); ce mouvement, qui s’est progressive-
ment étendu hors de I’Inde apres 1950, est devenu depuis 1970 ’organisation missionnaire
musulmane la plus importante dans le monde. Partant d’une traduction commentée de cinq
lettres du fondateur, Ch. Troll nous donne ce qui est & ce jour la meilleure étude sur ’esprit et
les méthodes de ce mouvement (vol. 2, p. 138-176).

La théologie et la philosophie occupent la plus large place dans ces volumes. Il peut s’agir
du kalam traditionnel comme [’étude sur la doctrine de la prophétie et du miracle dans la théo-
logie de Sibli Nu‘mani (1857-1914) par Ch. Troll (vol. 1, p- 86-115). Mais le plus souvent on
déborde les cadres de pensée médiévaux pour arriver 4 des synthéses nouvelles. Le ton est donné
par un article de Ch. Troll sur le sens du mot din (vol. 1, p. 178-197); il relate une controverse
des années 1978-1979 entre d’une part les partisans d’Abd ’-A‘la Mawdidi (1903-1979), fon-
dateur de la Jamd at-i Islami; et d’autre part Abii ’l-Hasan "Ali Nadwi, actuel dirigeant de la
Nadwatu ‘I-"Ulama’ et ses émules. Ces derniers reprochent aux premiers de mettre au premier
plan les implications politiques de I'islam aux dépens de ses dimensions spirituelles. On est ici
au cceur du débat contemporain : des penseurs comme Iqbal (1876-1938) et Mawdudi ont fait
d’un ordre politique et social islamiques une partie intégrante de I’islam; et de la capture du
pouvoir un objectif primordial; une telle conception est incluse dans I’idéologie officielle du
Pakistan. Pour les musulmans qui ont choisi de rester en Inde, comme minorité religieuse, la
capture du pouvoir n’est « ni faisable, ni désirable ». Ils sont forcés de repenser I’islam en mettant
au second plan sa dimension politique et sociale pour insister sur ses aspects personnels dans
les croyances, les rites, la morale et une spiritualité profondément imprégnée de soufisme. Ces
penseurs indiens modernes sont rarement connus en Occident, sauf peut-étre A.A.A. Fyzee
(4 modern approach to Islam, Londres, 1963; et Conférences sur I'islam, Paris, CNRS, 1956).
Deux d’entre eux nous sont présentés par Ch. Troll : Jamal Khwaja (vol. 1, 178-197) et surtout

Y

Syed Vahiduddin a qui le volume 3 est entiérement consacré.

Syed Vahiduddin (né en 1909) eut a ses débuts, & une génération d’intervalle, une carriére
paralléle a celle d’Iqbal : né dans une famille trés marquée par le soufisme 3 Hyderabad, il fit
des études de philosophie en Allemagne de 1933 & 1937. Mais le paralléle avec Iqbal s’arréte
ici; ce dernier construisit un systéme métaphysique et créa une idéologie politique qui est a
Porigine du Pakistan; Syed Vahiduddin, simple professeur & 1’Université Osmania de Hyderabad
de 1937 a 1961, puis 4 I'Indian Institute of Islamic Studies de Delhi ol il exerce encore, refusa
de construire un systéme métaphysique et de batir une idéologie. Il se contente d’une « hermé-
neutique » (il emploie ce terme). Il reconnait comme ses inspirateurs les grands soufis (comme
Muhammad al-Gazali, Galal al-Din Riimi et “Abd al-Qadir al-Gilani) qui lui ont enseigné le
sens du mystére divin (gayb) plutdt que les théologiens. Cette expérience de base, il la formule

BCAI 4 (1987) Chr. W. Troll: Islam in India. Studies and commentaries, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 79

dans les termes de la philosophie existentielle allemande (il fut trés 1lié & Rudolph Otto) 4 la
lumiére de laquelle il réinterpréte les concepts-clés de 1’exégése et de la théologie classique. Il
insiste cependant sur le sens du mystére et de la transcendance; il se garde bien de « démytho-
logiser » complétement I’islam. Cette expérience de base (cet urislam comme il dit) est pour lui
Pessentiel; elle se vit dans le rituel obligatoire, la méditation du Coran, I'imitation du Prophéte,
les exercices mystiques (dikr) et la rigueur morale. La traduction de cet essentiel dans le concret
doit tenir compte des temps et des lieux : il n’y a pas de formulation intellectuelle intangible,
et I’édifice de la pensée médiévale est largement désuet; il n’y a pas de formulation juridique
définitive et le droit musulman doit étre adapté au contexte indien : enfin il n’est pas lié a4 un
systéme politique; ses jugements sur les fréres musulmans et sur I’expérience pakistanaise sont
négatifs; en Inde il vaut mieux éviter les alignements politiques sur une base religieuse. Dans son
introduction au vol. 3, Ch. Troll (p. 3-22) restitue les grandes lignes de cette pensée. Il publie
ensuite 17 articles et 7 comptes rendus de Syed Vahiduddin; il donne enfin une bibliographie
sélective de ses autres ceuvres comprenant 2 livres (Indisch-moslemisches Werterlebniss, Leipzig,
1937; et Religion at cross-roads, Delhi, 1980) et 14 articles.

Cette collection nous donne donc une vue unique de ce qu’est I’islam indien, surtout dans ses
aspects contemporains; 1’éditeur a pris soin de ne pas faire double emploi avec les ouvrages
existants. L’apparat critique soigné et les index trés détaillés en font un instrument de travail
commode. On ne peut plus désormais faire de recherche sur I’islam indien sans y avoir recours.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

IBN ABi 'L-DUNYA, Kitab damm al-dunya, édité par Ella Almagor. Jérusalem, Institute of
Asian and African Studies / The Hebrew University of Jerusalem / The Max
Schloessinger Memorial Series, 1984. 22 X 15 cm., 267 p. + XLU 4 XXXIX p.

L’édition de ce texte difficile, qui semble avoir posé de nombreux problémes de déchiffrement,
a ¢ét¢ menée de main de maitre par Madame Almagor. Le texte imprimé est basé sur trois
manuscrits dont deux sont inédits, celui du Caire et celui d’Istanbul. L’aspect marquant est
la rigueur : les variantes incluent non seulement les divergences entre les trois manuscrits, mais
aussi les différences entre la source, I’ccuvre d’Ibn Abi ’I-Dunyi, et les ouvrages plus tardifs
qui I’ont citée. Les paralléles, assez riches, établissent le lien entre Damm al-dunya, les ouvrages
antérieurs d’une part tels K. al-zuhd wa’l-raqa’iq de “Abdallah b. al-Mubarak (m. 181/797) et
K. al-zuhd attribué 4 “Abdallah b. Ahmad b. Hanbal (m. 290/930), et, de I’autre, les ouvrages
postérieurs tels Hilyat al-awliya’ d’Abi Nu‘aym al-Isbahédni (m. 430/1038) et Thya’ “ulim al-din
d’al-Gazali (m. 505-1111); en d’autres termes, les paralléles nous donnent un apergu sur 1’évo-
lution de la littérature de zuhd. Bref, 1’éditrice a établi son texte selon les régles et les exigences
de «T’Ecole de Jérusalem » dans 1’édition, basées sur la rigueur, 1’érudition et I’étendue de
I’apparat scientifique.

BCAI 4 (1987) Chr. W. Troll: Islam in India. Studies and commentaries, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



