1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 73

D’ou trois chapitres : 1. « L’héritage » présente dans leurs grandes lignes le développement
des disciplines musulmanes (¢afsir, figh etc.) et celui de I’éducation dans le monde musulman.
II. « Modernisme classique et éducation ». Cet important chapitre couvre la période des grands
réformateurs modernes (seconde moitié du XIX® siécle et premiéres décades du XX*). IIL « Le
modernisme contemporain », depuis la deuxiéme guerre mondiale et la décolonisation. — Cette
étude trés bien documentée montre les grands mouvements (ou essais) de réformes sous leur
aspect fondamental le plus concret, et met en scéne leurs célébres protagonistes : Sayyid Ahmad
Hin et Sibli Nu'mani, al-Afgini et Muhammad °‘Abduh (qui recoit des éloges particuliers,
p. 64-67), Zia Gokalp, Muhammad Igbal ... Un excellent index permet de renouer le fil des
évolutions pour chacun des grands pays, qui se partagent le développement de chaque période.
Trois pays dominent cette histoire : la Turquie, ’Egypte et I’Inde (au sens général). Le cas parti-
culier du Pakistan est traité de main de maitre (p. 110-125), puisque M. Rahman y fut ministre
de I’Education dés 1947. Il y a aussi de bonnes pages sur I’Iran, et une attention continue i
I’Indonésie.

Mais M. Fazlur Rahman est bien plus qu’un historien. Dans un Chapitre IV, comme dans
I’Introduction, il expose ses vues sur le lien nécessaire entre une éducation musulmane pour
notre siécle et I’accession de musulmans aux plus hauts niveaux de la recherche et de 1’élaboration
dans foutes les sciences. L objectif essentiel de I’A. est le passage de 1’occidentalisation a la moder-
nité (p. 72 s.). Ses trois idées majeures nous semblent étre les suivantes :

a. Le Coran doit étre interprété comme un tout, ou la certitude résulte de la convergence des
enseignements et injonctions, « révélés » a propos de circonstances particuliéres a retrouver,
puisqu’elles qualifient les versets isolés (p. 20 ss.).

b. « L’objet (concern) central du Coran est la conduite de I’homme » (p. 14), «la fondation
d’un ordre éthique et sociopolitique en ce monde » (p. 15; cf. p. 2, 144 s. etc.).

c. La tache la plus urgente en vue d’une réforme progressive de I’éducation musulmane est
« ’élaboration d’une métaphysique islamique sur la base du Coran» (p. 133).

Chacune de ces propositions appellerait de longues réflexions qui n’ont pas ici leur place. Du
moins voit-on ainsi, et altitude, et la pente, de ce court et puissant ouvrage.

Guy MONNOT
(E.P.H.E., Paris)

Barbara Daly METCALF, éd., Moral Conduct and Authority. The Place of Adab in South
Asian Islam. Berkeley, University of California Press, 1984. In-8°, xv + 389 p.,
glossaire, index.

L’étude de I’islam dans le sous-continent indien ou Asie du Sud (Inde, Pakistan, Bangladesh,
Népal, Sri Lanka) est encore dans ’enfance; il reste en particulier & comprendre comment les
élites musulmanes ont pu acquérir une autorité non seulement sur la communauté musulmane

BCAI 4 (1987) B.D. Metcalf: Moral Conduct and Authority. The Place of Adab in South Asian Islam, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

restée minoritaire, mais aussi sur la majorité hindoue. Cette autorité s’est prolongée jusqu’en
I’annde 1885 qui vit la rupture, au sein d’une élite imbibée de culture persane et ourdou, entre
les hindous et les musulmans. En effet, la révolte contre les Anglais en 1857 avait été menée sous
I’égide du dernier empereur moghol; aprés son départ en exil en 1858 vers Rangoon, la reine
Victoria, qui lui succéda comme impératrice des Indes, reprit & son compte la titulature moghole
et ’autorité qu’elle comportait (voir les profondes remarques de Garcin de Tassy, La langue
et la littérature hindoustanies en 1877. Revue annuelle, Paris, Maisonneuve, 1878, p. 3-14). Ce
n’est que dans les années 1970 qu’une équipe d’historiens anglais et américains (notamment P.
Hardy, S. Digby et J.F. Richards) ont commencé a réfléchir sur ce probléme (voir J.F. Richards,
€d., Kingship and authority in South Asia, Madison, 1978). Le présent ouvrage s’inscrit dans
cette nouvelle problématique de recherche sur ’autorité, mais en 1’élargissant : débordant le
cadre de I’histoire politique et sociale, il explore aussi les domaines de la vie religieuse, intellec-
tuelle et artistique. Cette synthése remarquablement documentée marque une avancée décisive.

Pour ce faire, 1’éditeur de ce volume a choisi comme fil conducteur un concept qui est a la
base de la notion d’autorité et recouvre tous ces différents domaines; c’est celui d’adab (pl. adab).
Ce terme arabe a un large éventail de significations, allant d’« étiquette » et « bonnes maniéres »
4 «belles lettres » avec P’accent mis sur les implications éthiques : il veut dire d’abord discri-
mination et conduite morales; c’est « tout a la fois un concept, un genre littéraire et une qualité
de la personnalité » (p. 2). Ce livre est un essai d’évaluation des codes de conduite et des valeurs
ainsi que des méthodes de développement personnel; il souligne 1’accent mis par la tradition
islamique sur «1’usage de la volonté pour discerner correctement 1’ordre, la conduite et le
golit » (p. 2-3). Les quinze articles publiés ici furent d’abord présentés & un colloque organisé
en juin 1979 a I’Université de Californie; ils furent ensuite remaniés et élargis pour constituer
autant de petites monographies, soigneusement éditées et complétées par un glossaire et un index.

L’un des intéréts de ce livre est de faire le lien entre I’islam arabe classique et celui du sous-
continent indien : c’est 1’objet de la premiére partie. Peter Brown étudie comment s’effectue
la transition de la période hellénistique a 1’islam : 1’adab continue la tradition antique de la
paideia, en lui ajoutant une dimension religieuse, mais en évitant toutefois d’y inclure ’ascé-
tisme du christianisme primitif. Ira M. Lapidus résume brillamment la tradition classique de
Padab comme le « concept de ce qu’une personne doit connaitre, faire et étre pour atteindre
la perfection dans I’art de vivre » (p. 39). Gerhard Bowering explique enfin comment ce concept
classique a été popularisé a travers les manuels de soufisme : il traduit et commente 3 cet effet
le manuel d’al-Ansari (m. 1089), Muhtasar fi adab ai-sifiyya (dont les travaux de Laugier de
Beaurecueil ont montré I'importance). Ces trois articles permettent de comprendre le concept
d’adab dont les musulmans indiens ont hérité; dans cette tradition sunnite et soufie, il apparait
comme une synthése de nombreuses traditions pré-islamiques et une antithése a 1’ascétisme
chrétien : « c’est une maniére cultivée de vivre dans le monde, sans étre absorbé par lui mais
aussi sans le fuir » (Lapidus, p. 60); c’est le controle des composantes inféricures de la person-
nalité, nafs, par les composantes supérieures qui sont la raison, ‘agl et I’ame immortelle, rih.
L’adab vise 3 contrler 1a nafs, non i la détruire.

La deuxi¢me partie montre comment cet idéal fut adapté par les musulmans du sous-continent
indien, chez qui il tient finalement une place plus grande que dans les terres centrales de 1’islam.

BCAI 4 (1987) B.D. Metcalf: Moral-Conduct and Authority. The Place of Adab in South Asian Islam, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 75

Occupant le tiers de 1’ouvrage, elle donne un échantillonnage représentatif des recherches
contemporaines sur I’islam indo-pakistanais. Deux articles traitent d’abord de 1’adab comme
genre littéraire : S. Digby analyse un manuel d’inspiration soufie rédigé au XIV* s. et populaire
jusqu’a nos jours : le Tuhfa-i nasa’ih de Yusuf Gada qui résume le code de conduite du musulman
cultivé; Khalid Masud étudie les régles de conduite des juristes d’aprés quatre Adab al-Mufti
rédigés en Inde du XIV® au XX° s. Quatre autres articles sont plus proprement historiques.
Francis Robinson, sur la base des biographies publiées et d’une enquéte de terrain, étudie les
régles de conduite des membres du lignage savant de Farangi Mahall & Lucknow, qui furent
célebres du XVII® au XX°® s. comme ‘ulamad’, soufis et hommes politiques. Barbara Metcalf
analyse 1’ethos des traditionnalistes réformés liés a 1’école de Deoband ) & travers le célébre
manuel de ASraf “Ali Tanawi (m. 1943) intitulé Bihisti Zewar; elle montre comment ce livre en
principe destiné aux femmes est la meilleure présentation de I'idéal des “wlama’ qui se sont
efforcés de réinterpréter les régles médiévales pour les adapter au contexte de la domination
britannique. Les deux autres articles historiques sont ceux de David Gilmartin et de Richard
Eaton (ce dernier inexplicablement rejeté en fin de volume) qui traitent tous deux du systéme
politico-religieux qui s’est développé & Pak-Pattan au Pakistan autour de la tombe de Baba
Farid Gang-i Sakar (m. 1265); sur la base des chroniques en persan et en ourdou et des archives
des tribunaux de I’époque britannique, ils montrent comment les descendants du saint (qui en
sont venus a former une « caste » supérieure endogame) monopolisent les roles religieux, les
droits sur le sol et le leadership politique; les membres des castes de cultivateurs sont a la fois
leurs disciples (murid), leurs tenanciers et leurs clients dans I’action politique. Les deux derniers
articles explorent la dimension psychologique : Mohammad Ajmal reformule dans le langage
de la psychanalyse de Jung la relation mursid-murid; plus intéressante est 1’analyse par Richard
Kurin, sur la base d’une enquéte de terrain au Pakistan, des conceptions populaires de la vie
dans ’autre monde; il y montre I’intériorisation de ce théme fameux de la poésie soufie indienne
selon lequel I’Ame humaine sera aprés la mort définitivement féminisée pour s’unir au principe
divin considéré comme masculin; et comment cette vision imprégne les régles populaires d’adab.

La troisiéme partie, intitulée « ’adab comme culture cosmopolite » a deux objets. D’abord
montrer comment ces régles d’adab islamique, élargies dans le domaine politique et culturel,
ont été largement adoptées par les non-musulmans. La démonstration est brillamment faite
par John F. Richards (I’'un des promoteurs des nouvelles recherches sur 1’autorité) dans son
article sur « Les normes de comportement chez les fonctionnaires de l’empire moghol » :
s’appuyant sur I’autobiographie d’un scribe hindou du XVII®¢ s. (Ta'rih-i dil-kasd@ de Bhimsen,
membre de la caste des Kayastha qui servit I’empire de 1658 4 1698), il montre comment I’idéo-
logie qui fondait l’autorité des empereurs moghols (dont il donne une remarquable analyse)
avait été adoptée par I’aristocratie hindoue qui avait fait allégeance & 1’empire. Brian Silver
montre aussi qu’une telle idéologie composite était répandue chez les musiciens de cour, aussi
bien hindous que musulmans, qui I’ont concervée jusqu’a nos jours. Le second objet est de
montrer comment ces régles d’adab cosmopolite ont été reformulées a la fin du XIX*® s. pour

() Cf. Bulletin Critique n° 3 (1986), p. 131.

BCAI 4 (1987) B.D. Metcalf: Moral Conduct and Authority. The Place of Adab in South Asian Islam, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

I’adapter aux nouveaux idéaux proposés par les britanniques : c’est ce que fait C.M. Naim sur
la base d’une remarquable analyse de cing romans en ourdou primés & 1’époque par le
gouvernement.

La quatriéme partie, « alternatives a ’adab », montre comment ces régles, qui constituent
la norme, sont contournées dans certains cas extrémes, notamment dans le cadre du soufisme
ou I’on peut viser & accéder directement a I’autre monde sans se soumettre a la discipline morale
de ’adab; soit en recherchant la médiation des saints, comme le montre Richard Eaton dans
Particle analysé plus haut; soit en niant une des composantes de ’adab, qui est le contrdle, mais
non la suppression, de la nafs. Dans ce deuxiéme cas 1’ascétisme, qui normalement est réprouvé
méme dans les ordres soufis dits « orthodoxes » (ba-Sar), est réintroduit; c’est le cas d’un
ordre soufi « hétérodoxe » (be-Sar®) du Pakistan, celui des malang magnifiquement étudié par
Katherine Ewing : célibataires, habillés en femmes, ces hommes ont supprimé leur nafs, et vivent
dés ce monde-ci la condition de I’Ame immortelle féminisée unie & Dieu qui avait été décrite
plus haut par Richard Kurin.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

Christian W. TROLL, s.j., Islam in India. Studies and commentaries :

Vol. 1. The Akbar Mission and Miscellaneous Studies, Delhi, Vikas, 1982. xx1 -+
231 p.; index, 6 fig., in-8°,

Vol. 2. Religion and Religious Education, Delhi, Vikas, 1985. xx + 315 p., index,
in-8°.

Vol. 3. The Islamic Experience in Contemporary Thought : Syed Vahiduddin, Delhi,
Chanakya, 1986. x -+ 293 p., index, 1 fig., in-8°.

Vol. 4. Indians dargahs, 1987 (sous presse).

Vol. 5. Indians khangahs (en préparation).

Christian Troll, bien connu pour son étude de la théologie moderniste de Sayyid Ahmad
Han (1, a lancé, dans le cadre du Vidyajyoti Institute of Islamic Studies qu’il dirige a Delhi,
cette collection a périodicité irréguliére dont nous voudrions souligner I’'importance pour 1’étude
de l’islam indien.

Son but est de faire mieux connaitre et de souligner la spécificité de cet islam : bien qu’im-
planté depuis plus d’un millénaire, il est resté minoritaire; dans le cadre de 1’Union Indienne,
Etat laic, il doit s’adapter au contexte d’une société pluraliste oll les Hindous dominent; et
inventer des réponses théologiques, juridiques et politiques nouvelles. Pour ce faire, 1’éditeur
fait appel en priorité & des auteurs indiens (musulmans surtout) pour leur permettre d’exprimer

() Cf. Bulletin Critique n° 3 (1986), p. 57.

BCAI 4 (1987) B.D. Metcalf: Moral Conduct and Authority. The Place of Adab in South Asian Islam, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



