70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

le « Figh dynamique » revendiqué par le Zilal (p. 191-220) : le rdle essentiel de 1’imam et du pacte
d’allégeance (bay“a) ainsi que la §ird, application des dispositions coraniques quant aux délits
et aux peines. Sayyid Qutb y veut un «figh dynamique » suscitant ainsi un « ba't islamique »
car, face aux gahiliyya-s modernes que connaissent les pays musulmans (comme les autres), il
s’agit de restituer & Dieu sa hakimiyya (Dieu « premier obéi, servi et adoré »).

Comme on le voit, le Zilal est ’expression d’un projet institutionnel en méme temps que d’une
méditation personnelle. L’A. a su en extraire les thémes essentiels et reconstruire, autour de
chacun d’eux, toute la pensée de Sayyid Qutb, laquelle vise essentiellement a 1’édification d’une
nouvelle «société coranique », libérée enfin des apports d’une tradition islamique qui n’a fait
qu’engendrer de nouvelles gahiliyya-s! L’intérét de la présente étude est de fournir de constantes
comparaisons avec le tafsir de Muhammad “Abduh et de Rafid Rida (pour signaler combien
«on en est loin»!) et les re-lectures contemporaines du Coran (pour en évoquer certaines
convergences secrétes). On regrettera 1’absence de traductions prolongées, mais le contenu de
I’analyse est trop riche pour qu’une quelconque place puisse leur étre faite. Une abondante
Bibliographie (p. 221-228) et d’excellents Index (p. 231-246) donnent 4 ’ouvrage toute sa valeur,
méme §’il risque de n’intéresser que les spécialistes. En effet, sa lecture suppose plus qu’une
simple initiation aux problémes d’exégése du Coran et d’interprétation de la Sari‘a.

Puisque tout arbre est jugé a ses fruits, la question reste alors de savoir ce qu’il advient de Ia
lecture du Zilal. L’expérience religieuse du musulman en sort-elle enrichie, existentiellement
et/ou culturellement ? L’engagement des activistes islamistes en sort-il ravivé et motivé ? Questions
qui ne sont pas sans importance, car on est en droit de se demander quels sont les motifs du
succes actuel d’un tel tafsir qui n’est, somme toute, que celui « du Coran lu et expérimenté avec
la sincérité et le bon vouloir d’un grand persécuté » qui se trouve en prison. Des études complé-
mentaires devraient tendre & analyser ces autres fafsir-s que sont les manuels scolaires d’enseigne-
ment islamique et les futba-s du vendredi, reprises et diffusées par la radio et la TV. Car la
question demeure : quel type de viatique va chercher le Croyant dans le « livre sacré » qui lui
est donné? C’est vrai du Musulman et du Juif, comme du Chrétien, et bien des études comparées
seraient a faire quant aux « lectures » que font aujourd’hui les uns et les autres de leur « texte
fondateur ».

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.I, Rome)

Mohamed ARKOUN, Pour une critique de la raison islamique. Paris, Maisonneuve et Larose,
1984. 15,5 X 24 cm., 378 p.

Tel est le titre provocateur que Md Arkoun donne a ce recueil de douze articles qui ont paru
en diverses revues, de 1976 a 1983, mais dont 1’accés était difficile. En voici les titres et les
références :

1 — Pour une islamologie appliquée (Le mal de voir, coll. 10/18, 1976, p. 267-287).
II — Le concept de raison islamique (Annuaire de I'Afrique du Nord, vol. XVIII, 1979,
CNRS, 1981, p. 305-339).

BCAI 4 (1987) M. Arkoun: Pour une critique de la raison islamique, recensé par M. Borrmans

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

IIl  — Profil de la conscience islamique (Cultures, vol. IV, n° 1, « Pensée et valeurs de
I'Islam », UNESCO, 1977, p. 67-93).

IV — Pour un remembrement de la conscience islamique (Mélanges Henri Corbin, Téhéran,
1977, p. 191-215).

V. — Autorité et pouvoirs en Islam (Pouvoir et vérité, le Cerf, 1981, p. 145-182).

VI — Religion et société d’aprés I’exemple de I'Islam (Studia Islamica, vol. LV, Maison-
neuve et Larose, 1982, p. 5-59).

VII — Les fonctions de la religion : 'exemple de Lépante (Les Religions, facteurs de paix,
Jacteurs de guerres, Cahiers du CRESUP, n° 2, Univ. Cath. de Louvain, 1979,
p- 45-54).

VIII — Les unions mixtes en milieu musulman (Le Couple interdit. Entretien sur le racisme.
La dialectique de I'altérité socio-culturelle et la sexualité, Mouton, 1980, p. 75-87).

IX — Comment lire le « Javidan Khirad » (Javidan Khirad, trad. persane de T.M. Shushtari,
Institute of Islamic Studies, Téhéran, 1976, p. 1-24).
X — Modes de présence de la pensée arabe en Occident musulman (Diogéne, n° 93, Paris,

1976, p. 114-140).
XI  — Présentation d’Ibn Tufayl (Les Africains, tome IV, éd. Jeune Afrique, 1977, p. 261-287).
XII — Islam et développement dans le Maghreb indépendant (Arabica, tome XXIX, n° 2,
Paris, 1983, p. 113-142).

Les études et les publications de I’A. sur 'humanisme arabe classique (cf. ses deux théses
fondamentales : Contribution a I’étude de I'humanisme arabe au IV'[X® siécle : Miskawayh,
Dphilosophe et historien, et Traité d'éthique (Tahdib al-Ahlaq), trad. frangaise avec introduction
et notes) I’on rendu familier des méditations sur la pensée arabe et/ou islamique. Les neuf pre-
miers chapitres ici proposés constituent autant d’A4pproches de la pensée islamique, tandis que
les trois derniers tentent une Lecture de I'espace maghrébin. L’intérét du présent ensemble réside
néanmoins dans la longue Introduction (p. 7-40) ol I’A. entend suggérer Comment étudier (au-
jourd’hui) la pensée islamique. 11 y va, en effet, de sa méthode, de ses recherches et de ses projets.

Pour I’A., P’histoire des idées, tant en Islam qu’en Christianisme, devrait dépasser celle des
« consistances stables et transhistoriques » pour devenir celle des idées « impensées, refoulées,
(voire) dénaturées par I’affrontement idéologique ». Certes, il ne récuse pas les acquis de 1’Orien-
talisme classique : ne I’utilise-t-il pas, d’ailleurs, largement dans ses études et ne lni ajoute-t-il
pas sa propre contribution? Il le trouve néanmoins par trop « positiviste et historiciste » et lui
reproche d’aborder «I’autre » d’une maniére trop « discursive et rationnelle » : il souhaiterait
donc qu’on y intégre I’étude de «I’activité de I’imaginaire travaillant les mythes d’origine »,
en vue d’une « réévaluation » de la rationalité « 3 la lumiére de toutes les sciences humaines »
les plus modernes (anthropologie, sémiotique, sociologie, etc...). Selon lui encore, arabisants,
islamisants et « chercheurs musulmans » sont ici défaillants, d’autant plus que «la raison arabe
et/ou islamique » connait de « nouveaux avatars » au nom de maintes révolutions qui I’entrainent
trop souvent en une évolution « régressive ».

L’A. propose, non sans un brin d’utopie, les « champs cognitifs » qu’il voudrait voir explorer
dans leur « sens global », parce qu’ils représentent des « moments » décisifs qui, jusqu’a présent,

BCAI 4 (1987) M. Arkoun: Pour une critique de la raison islamique, recensé par M. Borrmans )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

n’ont pas été pris en charge par 1’analyse scientifique de « I'imaginaire » qui les anime : 1) Le
Coran et I’Expérience de Médine; 2) La génération des Sahaba; 3) Les enjeux de la lutte pour
le Califat/Imamat; 4) Tradition vivante et traditionalisation (Sumna et tasnin); 5) Usial al-din,
Usiil al-figh et Sari‘a; 6) Statut cognitif et horizons de la Falsafa-Hikma; 7) La raison dans les
sciences rationnelles; 8) Raison et imaginaire dans la littérature historiographique et géogra-
phique; 9) Raison et imaginaire en poésie; 10) Mythe, raison et imaginaire dans les littératures
orales; 11) Savoir scolastique et savoir-faire empiriques («le sens pratique »); 12) La raison
positiviste et la Nahda, 13) Raison, imaginaire social et révolution; 14) Les enjeux de la ratio-
nalité et les métamorphoses du sens. Il s’agit 1a de quatorze « pdles » autour desquels I’A. voudrait
voir se renouveler les études islamiques.

Certes, il est souhaitable que I’on analyse enfin en profondeur « ce qui, effectivement, a nourri
et soutenu les sensibilités, les croyances et les conduites des fidéles (intériorisation sous forme
d’images idéales) », ainsi que ce qu’il appelle « les instances de légitimation » au plan de 1’Ortho-
doxie : comment fonctionne, en effet, a travers les dges et encore aujourd’hui, «la fonction de
transcendantalisation-sacralisation » ? Il est certain que I’étude de la “Gmma est largement défi-
ciente, alors que ’on privilégie toujours celle de la Adssa, mais 4 qui la faute? N’est-ce pas la
présence ou I’absence du document écrit qui est ici responsable? L’A. souhaite, & bon droit,
que se multiplient les enquétes monographiques et les recherches sectorielles sur « les traditions
locales », le « stade oral » et le « vécu » des sociétés musulmanes actuelles, mais il est le premier
a reconnaitre que la chose est des plus difficiles : rares sont les sociétés musulmanes ou 1’Etat
tolére ou encourage aujourd’hui de telles recherches, qu’elles soient faites par des nationaux
ou des étrangers!

Les projets de I’A. pourraient aider a mieux comprendre les « vagues de fond » qui soulévent
de nos jours nombre de sociétés islamiques. Il est le premier conscient des tentations actuelles
et des risques évidents de re-traditionalisation de ces mémes sociétés, d’autant plus que 1’Islam
actuel multiplie ses « signes culturels » en tous lieux (« mosquées, instituts, banques, célébrations,
rites, sermons, colloques, législation », toutes choses qu’il faudrait étudier de tres pres!) et facilite
«la formation d’un monolithisme doctrinal 3 dominante idéologique d’essence séculiére ». La
lecture de ces pages devrait permettre de mieux s’interroger sur les itinéraires possibles que
prendront les Islams de demain.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.L,, Rome)

Fazlur RAHMAN, Islam and Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago
and London, The University of Chicago Press, 1982. 14,5 x 22 cm., IXx + 172 p.
(« Publications of the Center for Middle Eastern Studies » 15).

Le titre ne laisse guére voir ’objet central du livre. C’est « un ouvrage général sur le systéme
éducatif de I’islam médiéval, ses principales caractéristiques et carences, et sur les efforts de
modernisation entrepris durant le dernier siécle environ» (p. 1).

BCAI 4 (1987) M. Arkoun: Pour une critique de la raison islamique, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



