68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

de Pierre le Vénérable, avec traduction allemande (trés bienvenue!) et de nombreux commentaires
et notes bien documentés (241-302). Un trés bon et solide début pour cette nouvelle série qui
mérite admiration et louange, avec 1’espoir de voir paraitre aussi prochainement que possible
les autres ceuvres annoncées.
Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Ludwig HAGEMANN, Propheten, Zeugen des Glaubens. Koranische und biblische Deutungen.
(Prophétes, témoins de la foi, interprétations coranique et biblique). Islam und
Westliche Welt, 7. Styria, Graz, 1985. 207 p.

Le but de cet ouvrage est de donner au dialogue islamo-chrétien une base solide de référence
sur la prophétie et les prophétes a partir des textes eux-mémes, la Bible et le Coran. 1l se présente
comme une analyse systématique et alternée des deux livres sacrés sur cette question centrale.
L’A. étudie tout d’abord la position du Coran par rapport aux révélations antérieures et donne
un apergu sur la prophétologie coranique et biblique. Il énumére ensuite en détail ce qui est dit
des principaux prophétes : Abraham, Moise et Jésus, en insistant plus particuliérement sur la
christologie et la mariologie, et en soulignant les points d’accord et de désaccord entre le Coran
et les Evangiles. Parmi les correspondances possibles entre d’autres textes chrétiens et le récit
coranique de la naissance de Jésus, il reléve en particulier la mention du voile (higd@bh) dans,
I’Evangile de Jacques et celle du palmier dans le Pseudo-Matthieu. L’avant-dernier chapitre,
consacré & Muhammad tel qu’il apparait dans le Coran, et le dernier, sur les positions anciennes
et actuelles du Christianisme vis-a-vis de I'Islam et de la personne du Prophéte, visent & déli-
miter les perspectives d’un dialogue avec I’'Islam et & évaluer les possibilités qu’offre aujourd’hui
le Christianisme de reconnaitre la vérit¢ du message muhammadien.

Il s’agit d’un travail scrupuleux, strictement limité & une présentation analytique, ce qui ne
permet pas toujours de saisir avec évidence les différences d’orientation essentielles entre les
deux religions, non plus que leur unité.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Olivier CARRE, Mystique et politique (Lecture révolutionnaire du Coran par Sayyid Qutb,
Frére musulman radical). Paris, le Cerf, 1984, 14 x 23 cm., 248 p.

Qu’en est-il des commentaires modernes du Coran et comment viennent-ils renouveler la
lecture, musulmane ou islamique, du texte fondateur de I'Islam? Aprés ceux d’al-Aliisi
(1217/1802-1270/1854) (Rith al-ma‘ani), de Muhammad ‘Abduh (1266/1849-1323/1905) et Rasid
Rida (1282/1865-1354/1935) (Tafsir al-Manar) et de Muhammad al-Tahir Ibn (Ben) “ASur
(1296/1879-1393/1973) (Tafsir al-tahrir wa’l-tanwir), et A c6té des études partielles qu’en donnent
I’algérien Ibn (Ben) Badis (1307/1889-1359/1940) et nombre de chercheurs égyptiens — entre

BCAI 4 (1987) O. Carré: Mystique et politique (Lecture révolutionnaire du Coran par Sayyid Qutb), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 69

autres Kamil Husayn (1319/1901-1398/1977) et Mustafa Mahmad —, le tafsir de Sayyid Qutb
(1326/1906-1387/1966), intitulé Fi zilal al-Qur’an, se présente 3 la fois comme le plus récent
et le plus « engagé » des commentaires, ou plutdt, comme le dit I’A., c’est « en tant que non-tafsir
que le Zilal nous intéresse ». « Collection de préches » ou « commentaire apologétique », c’est
surtout « une prise immédiate et passionnée sur le Coran comme récit mythique de ’origine
de P'umma, en vue, non pas de s’exclamer lyriquement sur une merveille 3 jamais passée, mais
de tracer la voie pratique de I'utopie de 'umma de demain. C’est le catéchisme de I’Etat
islamique ».

On sait que I'auteur du Zilal s’est « re-converti» a I’Islam en 1951, au retour d’un stage
professionnel aux U.S.A., et qu’il a longuement connu les gedles de I’Egypte nassérienne : il
est le porte-parole de la pensée des Fréres Musulmans égyptiens et leur a laissé un ensemble de
livres fondamentaux comme testament religieux et politique tout & la fois. Son fafsir, dont les
rééditions et traductions abondent, est aujourd’hui répandu partout dans le monde arabe, ainsi
que dans les autres pays musulmans de 1’Asie, profondément marqué qu’il est par Mawdiidi
et Nadawi. C’est le mérite de I’A. d’en préciser La méthode de lecture du Coran au ch. I
(p. 31-74), aprés avoir précisé, dans un trés dense Avant-propos (p. 7-8) ce que sont Les Fréres
Musulmans, Qutb et les « Qutbistes », et dans I’Introduction (p. 19-30) ce qu’est le Texte ici
analysé (surtout mis en confrontation différenciée avec le tafsir al-Manar). Sayyid Qutb s’en
prend, en effet, & «’école de “Abduh » alignée sur I’orientalisme, récuse tout I’apport linguisti-
que et historiciste tant des fafsir-s classiques et modernes que de l’orientalisme sympathique
ou critique. Ce qui importe, pour lui, c’est le Coran mecquois en tant que « discours religieux
prophétique » car «le Coran dit ce que le Prophéte fait ».

Les titres donnés aux six chapitres qui suivent témoignent des centres d’intérét de la pensée
du Zilal en fonction de sa vision « manichéenne » du monde, lequel est divisé en société d’er-
rance (gahiliyya) et en société islamique (ol régnent les lois de Dieu). 1l s’agit d’affirmer d’abord
I’Emancipation coranique de la femme et (de 1a) famille musulmane (ch. 2, p. 75-102) contre les
faux féminismes, musulmans ou occidentaux, car les femmes sont « bafouées en sociétés d’er-
rance et personnalisées en société coranique » (ce qui permet au Zilal de tout justifier de la légis-
lation coranique en mati¢re familiale). Le ch. 3 (p. 103-122) rappelle ce que doit étre la situation
des Juifs et Chrétiens dans la société islamique idéale (tolérance et gizya, islamité essentielle du
judaisme et du christianisme, fonciére hostilité juive et chrétienne a I’Islam, le combat contre
les juifs et les chrétiens). Tout ceci permet au ch. 4 (p. 123-142) d’insister sur Le combat pour
Dieu et de préciser la « synthése qutbienne sur la guerre comme épuration et comme mission »,
car I’Islam doit développer un « esprit de combat » pour « la cause de Dieu ». On passe alors,
avec le ch. 5 (p. 143-166), a I’organisation économique de la société : « Les biens et la justice
sociale ». Dans I’orbe du pacte de Dieu avec ’humanité, les biens ont une finalité spéciale, d’ou
les grands principes islamiques concernant la propriété, la zakat et I’interdiction du ribd. Le
ch. 6 (p. 167-190) décrit longuement les caractéristiques de La société islamique, société sui generis :
il s’agit, en effet, d’une « wmma du milieu » qui doit savoir vivre « fitna-s, ruptures et higra-s »
afin de réaliser la société modéle du Coran mecquois puis du Coran médinois. Ce faisant, « la
société islamique a ses °classes de foi > (et) organise le respect des unités familiales ... et des
esclaves ». C’est enfin le ch. 7 qui brosse les grandes lignes de L’Etat islamique de demain selon

10

BCAI 4 (1987) O. Carré: Mystique et politique (Lecture révolutionnaire du Coran par Sayyid Qutb), recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

le « Figh dynamique » revendiqué par le Zilal (p. 191-220) : le rdle essentiel de 1’imam et du pacte
d’allégeance (bay“a) ainsi que la §ird, application des dispositions coraniques quant aux délits
et aux peines. Sayyid Qutb y veut un «figh dynamique » suscitant ainsi un « ba't islamique »
car, face aux gahiliyya-s modernes que connaissent les pays musulmans (comme les autres), il
s’agit de restituer & Dieu sa hakimiyya (Dieu « premier obéi, servi et adoré »).

Comme on le voit, le Zilal est ’expression d’un projet institutionnel en méme temps que d’une
méditation personnelle. L’A. a su en extraire les thémes essentiels et reconstruire, autour de
chacun d’eux, toute la pensée de Sayyid Qutb, laquelle vise essentiellement a 1’édification d’une
nouvelle «société coranique », libérée enfin des apports d’une tradition islamique qui n’a fait
qu’engendrer de nouvelles gahiliyya-s! L’intérét de la présente étude est de fournir de constantes
comparaisons avec le tafsir de Muhammad “Abduh et de Rafid Rida (pour signaler combien
«on en est loin»!) et les re-lectures contemporaines du Coran (pour en évoquer certaines
convergences secrétes). On regrettera 1’absence de traductions prolongées, mais le contenu de
I’analyse est trop riche pour qu’une quelconque place puisse leur étre faite. Une abondante
Bibliographie (p. 221-228) et d’excellents Index (p. 231-246) donnent 4 ’ouvrage toute sa valeur,
méme §’il risque de n’intéresser que les spécialistes. En effet, sa lecture suppose plus qu’une
simple initiation aux problémes d’exégése du Coran et d’interprétation de la Sari‘a.

Puisque tout arbre est jugé a ses fruits, la question reste alors de savoir ce qu’il advient de Ia
lecture du Zilal. L’expérience religieuse du musulman en sort-elle enrichie, existentiellement
et/ou culturellement ? L’engagement des activistes islamistes en sort-il ravivé et motivé ? Questions
qui ne sont pas sans importance, car on est en droit de se demander quels sont les motifs du
succes actuel d’un tel tafsir qui n’est, somme toute, que celui « du Coran lu et expérimenté avec
la sincérité et le bon vouloir d’un grand persécuté » qui se trouve en prison. Des études complé-
mentaires devraient tendre & analyser ces autres fafsir-s que sont les manuels scolaires d’enseigne-
ment islamique et les futba-s du vendredi, reprises et diffusées par la radio et la TV. Car la
question demeure : quel type de viatique va chercher le Croyant dans le « livre sacré » qui lui
est donné? C’est vrai du Musulman et du Juif, comme du Chrétien, et bien des études comparées
seraient a faire quant aux « lectures » que font aujourd’hui les uns et les autres de leur « texte
fondateur ».

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.I, Rome)

Mohamed ARKOUN, Pour une critique de la raison islamique. Paris, Maisonneuve et Larose,
1984. 15,5 X 24 cm., 378 p.

Tel est le titre provocateur que Md Arkoun donne a ce recueil de douze articles qui ont paru
en diverses revues, de 1976 a 1983, mais dont 1’accés était difficile. En voici les titres et les
références :

1 — Pour une islamologie appliquée (Le mal de voir, coll. 10/18, 1976, p. 267-287).
II — Le concept de raison islamique (Annuaire de I'Afrique du Nord, vol. XVIII, 1979,
CNRS, 1981, p. 305-339).

BCAI 4 (1987) O. Carré: Mystique et politique (Lecture révolutionnaire du Coran par Sayyid Qutb), recensé par M. Borrmans

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



