1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 65

s’agit point des « cycles » ismaéliens quand le poéte décrit son passage, en tant qu’individu uni
d’une certaine fagon au « pdle de I’étre », a travers des « formes » successives — passage qu’il
prend d’ailleurs soin de distinguer du tandsuf (réfuté sous toutes ses quatre formes classiques,
y compris le rash, la «solidification » — corriger la traduction du vers 213), ce qui permet en
outre d’éliminer aussi toute influence nusayrie. Bref, il faut évidemment changer le titre de
I’ouvrage — ce qui n’en diminue d’ailleurs pas ’intérét historique. Rappelons que “Amir a
essayé d’imiter la céleébre Ta@'iyya kubra du mystique sunnite “Umar b. al-Farid pour « faire
mieux », et ajoutons & ce dossier le fait que le vers 33 semble reprendre le premier vers du plus
célébre poéme a sa maniére. On notera aussi que “Amir écrit en exil, 4 Siwas. S’agirait-il donc
d’un précurseur annongant la poésie mystique du $i‘isme turc?

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Roger ARNALDEZ, Trois messagers pour un seul Dieu. Paris, Albin Michel, 1983. 14,5 x
22,5 cm., 267 p.

M. Arnaldez, membre de I’Institut, nous donne ici I’'un de ses plus beaux livres. Une vaste
érudition y est au service du dialogue. Non pas quelque dialogue illusoire et tapageur, ou la
naiveté alterne avec la finasserie. Mais le dialogue sur son vrai plan : 1a ou « les valeurs spiri-
tuelles d’un humanisme religieux fondé sur une profonde ontologie de la personne » prennent
la premiére place.

Ce bel essai prend le lecteur par la main pour un voyage. C’est comme un chemin, ou I’intelli-
gence part a la recherche du cceur. Le tracé parfois sinueux ménage souvent pour le regard de
grandes échappées lumineuses. Le parcours est divisé en cinq étapes, cinq chapitres. Les deux
premiers : « Trois messagers et trois messages », puis « Messagers, messages et destinataires »,
cherchent une issue aux barriéres qui cloisonnent les religions et séparent leurs fidéles. L’A.
pense trouver en ceux-ci la voie vers un champ libre et commun : 1’expérience mystique, de
part et d’autre des crétes doctrinales, est vécue dans la méme intentionnalité (cf. p. 65, 76, 117).
Il n’est plus que de suivre cette voie royale. Les chapitres III, IV et V s’y emploient avec une
magnificence contenue : « Intelligence de la foi et vie de la foi », ensuite « Les expressions de
Pexpérience mystique : le langage néoplatonicien », & quoi répond « Les expressions de I’expé-
rience mystique : le langage de 1’amour ».

L’ouvrage, aprés une Conclusion qui est une double profession de foi (en I’homme, et
en Dieu), s’achéve par des annexes ou se reflétent les compétences philosophiques et philolo-
giques de l'auteur : « Glossaire des termes hébraiques », « Glossaire des termes arabes »;
« Glossaire des termes hébraiques, arabes et grecs correspondants » (présentés a la suite de
chaque mot-clef francais, dans les domaines spirituel et religieux), « Index » biographique
des personnages.

On se limitera & quelques notations relevant des études islamiques.

BCAI 4 (1987) R. Arnaldez: Trois messagers pour un seul Dieu, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Les p. 38-41 soulignent le caractére extrinséque de la révélation coranique. « Le déroulement
de I’histoire concréte est enti¢rement négligé dans le texte coranique », et de leur c6té les hommes
« ne trouvent pas leur Dieu dans I’expérience vécue des choses de ce monde ». Ils n’y découvrent
Dieu que sur la foi du Coran, aprés coup (comme le montrent les traditions rapportées par les
commentateurs).

« Ce n’est pas le dogme de I'unicité divine qui commande réellement la démarche des mysti-
ques des trois religions » (p. 76; nous soulignons). Cette affirmation, I’A. ne ’ignore pas, est
trés discutable quant a ’islam. Mais de toute fagon, centrer le dogme sur I’unicité de Dieu congue
par négation, « c’est tourner le dos a la question primordiale des rapports qui sont de fait, et
doivent étre de droit établis entre ’homme et Lui» (ibid.).

La notion de ridd (le ridwdn coranique), « agrément », ou complaisance transitive, est ana-
lysée avec beaucoup de finesse selon ’enseignement de divers mystiques (p. 112-114) : c¢’est en
définitive, c6té humain, la conformité a la volonté de Dieu.

La sakina, qui en Coran 2, 248 etc. correspond a la Shekinah biblique et rabbinique, Présence
de Dieu méme, est définie par al-Gurgani en termes de paix du cceur et devient seulement un
état spirituel de 'homme « au moment de la descente du Mystére divin» (p. 145).

Les p. 167-169 sont dominées par ’antinomie fondamentale de la mystique du tawhid : plus
on affirme 1’Unique-3-étre, plus on est un second. Marijan Molé, Les mystiques musulmans,
Paris 1965, 59-61, nous semble avoir bien montré la richesse et 1’ambiguité du mot wugid : « étre »,
mais d’abord « trouver » (voire « se trouver »). C’est la clef de la triade d’al-QuSayri invoquée
par M. Arnaldez. Tawdgud, wagd, wugid : recherche, touche, atteinte. En vérité, il y aurait
progrés dans la passion, au sens philosophique du terme. Dans le jeu mystique du qui perd gagne,
si ’existence véritable de ’homme coincide avec la perte de soi dans la trouvaille de Dieu, c’est
que Dieu n’est pas trouvé par un acte de I’homme, mais par une faveur de passivité donnée a
I’homme par Dieu. Mais cela n’autorise pas, selon nous, & continuer de traduire par « monisme
existentiel » (p. 168) la wahdat al-wugiid. Celle-ci supprime 1’extériorité, mais non la distinction.
On pourrait peut-&tre la gloser par « ’unité (re-)trouvée a Celui qui fait étre »? Ce ne serait
alors guére différent de I'ittikad, au sens ol I’A. le comprend a la suite d’al-Tahanawi.

Nulle part notre savant maitre n’a mieux montré la puissance unitive de 1'intentionnalité
religieuse qu’a la p. 74. Peut-&tre, pour en tirer toutes les conséquences, faudrait-il prendre en
compte dans la vie mystique autre chose que la vie du mystique (3 savoir I’action de Dieu)?
Peut-&tre faudrait-il admettre que la puissance de I’intentionnalité ne réalise pas seulement une
certaine unité des hommes en acte de religion (méme s’ils se savent séparés), mais encore réalise
en quelque sorte 1’unité de I’Ultime a quoi ils tendent (méme s’ils ne savent pas clairement Son
unicité)? Le présent livre, en tout cas, est un bel acte d’humanité : on n’y gagne pas moins en
compréhension par 1’accueil de la différence que par la découverte de la convergence.

Guy MONNOT
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 4 (1987) R. Arnaldez: Trois messagers pour un seul Dieu, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 67

PETRUS VENERABILIS, Schriften zum Islam. Ediert, ins Deutsche iibersetzt und kommentiert
von Reinhold Glei. Altenberge (Rép. Féd. d’Allemagne), CIS-Verlag (= Editions
Christiano-Islamiques), 1985. In-8°, xxxvi + 328 p.

Ce livre est le premier d’une collection récemment fondée par une jeune maison d’édition,
dynamique, avec des prix trés abordables (ce qui n’est pas du tout négligeable de nos jours) et
qui a pour objet de faire connaitre les écrits latins (les plus connus!) concernant 1’Islam. Il est
trés heureux que le directeur de la collection, Ludwig Hagemann, lui-méme théologien catho-
lique et professeur d’université, et qui a été 1’éléve de notre collégue de Miinster, le Prof. A. Th.
Khoury, avec lequel il édite d’ailleurs toute la série Corpus Islamo-Christianum (Hagemann
est I’auteur de plusieurs livres sur I’Islam et le Christianisme), ait choisi ce premier volume comme
point de départ.

Nul n’ignore combien Pierre le Vénérable (1092-1156) a été important pour le mouvement
des idées, et qu’il fut D’initiateur des études islamiques en Europe : c’est lui en effet qui fit le
premier traduire le Coran en latin en 1142/1143; qui tenta, grice 4 son esprit assez tolérant, de
frayer le chemin a un dialogue pacifique, méme si celui-ci n’a pu s’établir; et qui parvint, comme
abbé de Cluny, a ouvrir la voie & une alternative a la politique néfaste des Croisades.

Dans une introduction (x1-xxxvi), M. Glei nous livre d’abord les faits essentiels sur la vie de
I’auteur, qu’il accompagne d’une bonne et solide documentation; ensuite il nous donne quelques
remarques trés instructives sur le Corpus Toletanum, cette fameuse collection de traductions
latines & partir de I’arabe, que Pierre avait fait faire & ses propres frais et qui porte le nom de
I’école de traduction (Corpus Toletanum, ou aussi : Collectio Toletana), fondée par Raymond
de Tolede. L’original de cette collection est conservé dans le Cod. Paris Bibl. de 1I’Arsenal 1162
(qui est malheureusement endommagé). Viennent ensuite 1’édition latine et la traduction alle-
mande des textes suivants :

1. Summa totius haeresis Saracenorum et Epistola de translatione sua. Deux textes brefs que
Pierre a vraisemblablement envoyés en Espagne en 1143, ou plus tard, afin qu’ils servent
d’introduction & la lecture du Corpus Toletanum (2-29).

2. Contra sectam Saracenorum (30-225),

3. Epistola Petri Pictavensis (226-231).

4. Capitula Petri Pictavensis (232-239).

Les trois derniers textes, dont les numéros 3 et 4 sont de Pierre de Poitiers, se trouvent
conservés dans un seul manuscrit : le Cod. Bibl. municip. Douai 381.

Si dans I’ensemble I’abbé de Cluny reste polémique et subjectif dans son attitude vis-3-vis de
I’Islam, il ne manque pas cependant d’en exposer correctement les idées. Il ressort de toute
maniére qu’il cite de maniére sporadique le Coran, qu’il n’a vraisemblablement pas bien étudié;
il est probable qu’il voulait le faire plus tard, c’est-3-dire aprés une analyse détaillée des enseigne-
ments de la religion islamique.

Ce livre rendra certainement un grand service a tous les spécialistes du moyen Age, et non
seulement aux islamisants, car il apporte, pour la premiére fois, une édition critique des écrits

BCAI 4 (1987) R. Arnaldez: Trois messagers pour un seul Dieu, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



