64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

de la lune, symbole de celle de I’Ame qui conditionne les cycles prophétiques et la révélation;
et allusion enfin au cycle des heptades d’imams par les 14 jours du cycle lunaire et les 28 jours
du mois.
Yves MARQUET
(Paris)

Yves MArQuEr, Poésie ésotérique ismailienne. La Ta'iyya de Amir b, Amir al-Basri. Paris,
Maisonneuve et Larose, 1985. 16 X 24 cm., 242 p. (dont 4 p. de bibliographie).

L’ouvrage se compose de quatre parties : un avant-propos sur « l'ismailisme» (p. 7-25);
une introduction sur « la poésie ismailienne de langue arabe » (p. 27-38); I’édition, avec traduc-
tion en regard, de la Td’iyya (p. 40-143, dont 18 p. contenant 185 vers apocryphes de 1’édition
de “Arif Tamir); enfin, un long commentaire du poéme, par Y.M. (p. 145-238, dont 2 p. de
conclusion).

Il n’y a pas lieu de discuter ici les théses bien connues d’Y.M. au sujet de I’ismaélisme en
général, mais il faut dire une chose : Comment I’auteur peut-il s’obstiner a voir de I’ismaélisme
méme dans ce cas, alors qu’il suffit de lire le texte dans son édition critique, ou dans la traduction
qui est assez exacte, pour voir qu’il n’en est pas question? Il y a certes des écrits ol il n’est pas
tellement facile de trancher. Mais le fait qu’il existe de la 7@ iyya de “Amir une version ismaélienne
(publiée par “Arif Tamir, Arba” Rasa’il Ismdiliyya, Salamiyya 1953, p. 105-133) contenant
beaucoup de retouches, d’omissions et d’additions, ce dont Y.M. s’est bien avisé, ne prouve
évidemment pas que ’original 1’ait été aussi, bien au contraire! Ce qu’il faut surtout relever,
en revanche, c’est que plusieurs indices permettent de conclure que le pocte était de toute évi-
dence $i‘ite duodécimain et non ismaélien, de quelque tendance que ce soit. En effet, s’il était
ismaélien, comment pourrait-il affirmer, en 700 de I’hégire (date de la composition donnée par
la lettre dal au vers 502, cf. Y.M. p. 31), que «les tribus d’Israél, ainsi que les descendants de
Fatima et les ap6tres de Jésus étaient au nombre de sept plus cing » (vers 263)? Quant & I’'imam
dont I’apparition ou le retour prochain, sous forme « angélique » (vers 329) ou « humaine »
(vers 343), est attendu avec ferveur par le poéte, il s’agit sans aucun doute de I’« imam caché »
des duodécimains et non pas de celui des musta‘liens comme Y.M. voudrait le croire (bien qu’il
pense d’autre part que le poéte était quand méme nizarien, cf. p. 33!), puisque cet imam se
trouve actuellement en gayba et non pas en satr (vers 330, omis, ce qui est caractéristique, de la
version ismaélienne; cf. aussi vers 317). Il n’y a d’ailleurs aucune raison pour parler ici du
« Qad’im de la Résurrection » (passim), quand le texte parle seulement, et en termes parfaite-
ment duodécimains, de '« Imam de la bonne direction » (imam al-hudd) et du « Maitre du
temps » (sahib al-waqt) (p. 94 s.). En ce qui concerne la résurrection elle-méme, il est vrai que
I’expression al-giyama al-kubrd peut préter & confusion avec I’ismaélisme, mais le sens qu’en
donne “Amir lui-méme vous détrompe vite : il s’agit simplement du « retour » final de I’individu,
avec son corps, prés de Dieu (vers 210, qui manque dans la version ismaélienne; il faut d’ailleurs
restituer ici I’ordre des vers selon le ms. V qui, daté de 715, me semble présenter de loin les meil-
leures garanties, contrairement aux prédilections de 1’éditeur, cf. Y.M. p. 36); de méme, il ne

BCAI 4 (1987) Y. Marquet: Poésie ésotérique ismallienne. La Ta’iyya de ‘Amir b. ‘Amir al-Basri, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 65

s’agit point des « cycles » ismaéliens quand le poéte décrit son passage, en tant qu’individu uni
d’une certaine fagon au « pdle de I’étre », a travers des « formes » successives — passage qu’il
prend d’ailleurs soin de distinguer du tandsuf (réfuté sous toutes ses quatre formes classiques,
y compris le rash, la «solidification » — corriger la traduction du vers 213), ce qui permet en
outre d’éliminer aussi toute influence nusayrie. Bref, il faut évidemment changer le titre de
I’ouvrage — ce qui n’en diminue d’ailleurs pas ’intérét historique. Rappelons que “Amir a
essayé d’imiter la céleébre Ta@'iyya kubra du mystique sunnite “Umar b. al-Farid pour « faire
mieux », et ajoutons & ce dossier le fait que le vers 33 semble reprendre le premier vers du plus
célébre poéme a sa maniére. On notera aussi que “Amir écrit en exil, 4 Siwas. S’agirait-il donc
d’un précurseur annongant la poésie mystique du $i‘isme turc?

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Roger ARNALDEZ, Trois messagers pour un seul Dieu. Paris, Albin Michel, 1983. 14,5 x
22,5 cm., 267 p.

M. Arnaldez, membre de I’Institut, nous donne ici I’'un de ses plus beaux livres. Une vaste
érudition y est au service du dialogue. Non pas quelque dialogue illusoire et tapageur, ou la
naiveté alterne avec la finasserie. Mais le dialogue sur son vrai plan : 1a ou « les valeurs spiri-
tuelles d’un humanisme religieux fondé sur une profonde ontologie de la personne » prennent
la premiére place.

Ce bel essai prend le lecteur par la main pour un voyage. C’est comme un chemin, ou I’intelli-
gence part a la recherche du cceur. Le tracé parfois sinueux ménage souvent pour le regard de
grandes échappées lumineuses. Le parcours est divisé en cinq étapes, cinq chapitres. Les deux
premiers : « Trois messagers et trois messages », puis « Messagers, messages et destinataires »,
cherchent une issue aux barriéres qui cloisonnent les religions et séparent leurs fidéles. L’A.
pense trouver en ceux-ci la voie vers un champ libre et commun : 1’expérience mystique, de
part et d’autre des crétes doctrinales, est vécue dans la méme intentionnalité (cf. p. 65, 76, 117).
Il n’est plus que de suivre cette voie royale. Les chapitres III, IV et V s’y emploient avec une
magnificence contenue : « Intelligence de la foi et vie de la foi », ensuite « Les expressions de
Pexpérience mystique : le langage néoplatonicien », & quoi répond « Les expressions de I’expé-
rience mystique : le langage de 1’amour ».

L’ouvrage, aprés une Conclusion qui est une double profession de foi (en I’homme, et
en Dieu), s’achéve par des annexes ou se reflétent les compétences philosophiques et philolo-
giques de l'auteur : « Glossaire des termes hébraiques », « Glossaire des termes arabes »;
« Glossaire des termes hébraiques, arabes et grecs correspondants » (présentés a la suite de
chaque mot-clef francais, dans les domaines spirituel et religieux), « Index » biographique
des personnages.

On se limitera & quelques notations relevant des études islamiques.

BCAI 4 (1987) Y. Marquet: Poésie ésotérique ismallienne. La Ta’iyya de ‘Amir b. ‘Amir al-Basri, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 245

CORRESPONDANCE

Suite au compte rendu de son livre Poésie ésotérique ismailienne par Hermann Landolt
(Bulletin critique n® 4, 1987, p. 64-65), M. Yves MARQUET nous adresse les remarques suivantes.

Hermann Landolt veut voir dans la Td’iyya de “Amir al-Basri un poéme duodécimain, ce
qui est selon moi totalement inadmissible pour les raisons suivantes :

1° Témoignage de deux contemporains : le cadi Nagmaddin Ibrihim et Ibn Taymiyya
(p. 31-32).

2° Le vocabulaire que H.L. considére comme « parfaitement duodécimain » est aussi parfai-
tement ismailien (gayba du Qa’im, sahib al-waqt appliqué au ndatiq ou i 'imdm du moment,
imam al-huda).

3° La 10° « lumiére », couronnement des précédentes, symbolise la prophétie, couronnement
de I’enseignement métaphysique. Cette roue représente les cycles du nitigat et de 1’imamat.
L’« dme parfaite », « pole et imdm véritable », est I’Ame adamique, manifestée en tout natiq et
imdm et, parfaitement, dans le Qa’im (vers 341 et 343).

4° Ne pas mélanger les 6° et 11° lumiéres. La 11° expose exotériquement la « grande
résurrection », résurrection définitive de I’dme. La 6° lui oppose la « petite » résurrection, celle
des corps (voir dans EI? la notion de kumiin), réincarnation dans un corps de méme essence au
cours des cycles de 7000 ans tant que ’dme est inapte & ressusciter. Pas de métempsychose
(incarnation dans un corps d’essence différente); c’est pourquoi j’ai traduit rash par «solidité »
et non par « consolidation ».

5° H.L. appuie surtout sa thése sur deux mots arabes : « les enfants de Fitima », qui sont
« au nombre de sept plus cing » (vers 263). Je n’ai pas voulu faire une pure hypothése (comme
cinq enfants de Fatima et sept imadms?). Mais selon Asds al-ta'wil (p. 217 et 311), les douze
tribus d’Israél sont douze gazira-s, et les apdtres les Iahig-s de Jésus, ce qui, & ma connaissance,
n’existe pas chez les duodécimains.

6° Il y a en effet dans le Asds un argument décisif 3 mes yeux. Comme le poéme qui cloture
la XLVII® épitre des Ihwan al-Safa’ et comme la Qasida siiriypa d’al-Siri, missionnaire
d’al-Mustansir, les 5° et 7° lumiéres consistent essenticllement en questions relatives a la
prophétie (d’ou la place de ces deux lumiéres) portant sur des versets coraniques de sens obscur.
Or ces questions semblent attendre les réponses qu’y avait données quelques siécles plus tot
al-Nu'méan dans son Asds. Il ne peut s’agir d’un hasard, et ces questions étaient bien faites pour
cadrer avec ces réponses. Pour me convaincre du contraire, il faudrait me produire un traité
de ta’wil duodécimain, ou a défaut des éléments épars dans la doctrine de cette secte, permettant
de donner a ces questions des réponses conformes a la doctrine duodécimaine.

BCAI 4 (1987) Y. Marquet: Poésie ésotérique ismallienne. La Ta’iyya de ‘Amir b. ‘Amir al-Basri, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

246 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 6

Une derniére remarque. La discussion (p. 202, vers 317) du probléme de I’appartenance sectaire
de “Amir manque de clarté et de briéveté, et je me suis reproché de ne pas I’avoir récrite avant
I’impression. Mais je n’ai jamais « voulu croire » que ‘Amir était musta‘lien. Parce qu’il oppose
la théorie de I’Intellect et de 1’Ame & la doctrine musta‘lienne des dix intellects, j’ai conclu
(p. 33, 172, 317) qu’il était nizirien 1.

1. Pour ma part, je reléve un contresens qui laisser dans la plus grande solitude », mais plutdt :
ne m’a frappé que quand j’ai eu sous les yeux «... vous me laisserez, pardieu, dans la plus
mon texte et ma traduction imprimés. Au vers 463, affreuse solitude ».
j’aurais df traduire, non pas «... je devrai vous

BCAI 4 (1987) Y. Marquet: Poésie ésotérique ismallienne. La Ta’iyya de ‘Amir b. ‘Amir al-Basri, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



