1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 61

personnelle chez des Bektashis contemporains, est sans doute 'un des plus valables de I’ouvrage.
On y trouve une fine analyse de la doctrine de 1’unité de I’étre (vahdet-i viiciid) manifeste dans ces
textes, et que R.F. distingue avec raison du fenaziih avec lequel elle est justement trop souvent
confondue. Par contre, une Annexe (p. 224-260) présente trop rapidemeni’ les ismaéliens -nizaris
de Syrie et ceux de I'Inde (les Satpanth), les Ahl-i Haqq de la « Perse occidentale », et les
« Ordres derviches shiites », pour aboutir enfin chez un auteur mystique du VII¢/XIII® siécle,
‘Aziz-i Nasafi, et tout cela sur une documentation puisée exclusivement a la littérature secon-
daire. A supposer que ’auteur ait la connaissance nécessaire du persan, on ne voit pas trés
bien pourquoi un auteur comme Nasafi, dont les textes principaux sont pourtant publiés,
n’aurait pas mérité une place plus importante dans le cadre de cette étude, surtout que ses
idées semblent anticiper beaucoup de ce que 1’on retrouve plus tard chez les Bektashis. Quant
aux sectes réputées pour adhérer 4 la métempsychose, pourquoi ne pas mentionner les Yazidis,
méme si ceux-ci ne sont certainement pas d’origine §'ite?

En somme, il s’agit d’une enquéte riche en analyses fort valables des conceptions les plus
variées, mais peu systématique dans I’ensemble et trop catégorique dans la conclusion générale.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Samuel M. STERN, Studies in Early Isma‘ilism. Jerusalem, Magnes Press, The Hebrew
University, Leiden, E.J. Brill, 1983. In-4°, 340 p. Préface de David R.W. Bryer, 1972.

L’ouvrage se divise en deux parties, constituées chacune de 7 chapitres. Tandis que les cha-
pitres de la deuxiéme partie sont des articles parus dans diverses revues entre 1949 et 1962, ceux
de la premiére sont des études inédites, rassemblées et publiées par un groupe de savants. Le
regretté Stern prévoyait de faire paraitre en un volume la synthése de toutes ses recherches sur
I’ismailisme primitif. Le sort ne Iui a pas permis de réaliser ce projet. Ce livre remédie dans une
certaine mesure 4 ce dommage.

J’ai lu avec un grand intérét certains chapitres, notamment les chapitres relatifs au prosélytisme
ismailien. Par contre, je ne puis admettre les théses qui y sont soutenues concernant les origines
de la secte.

Stern part du postulat qu’Ismailiens et Qarmates sont une seule et méme secte; il considére
donc que tout ce que Nawbahti a écrit dans son Firag al-Si‘a A propos des Qarmates s’applique
aux Ismailiens (11, 5, 1955, p. 213). Or, avant de parler des Qarmates, Nawbahti a mentionné
les « Ismailiens purs » qui attendent Ie retour d’Isma‘il, et les « Mubdarakiyya ». Stern y attache
si peu d’importance que, les évoquant un peu plus tard (11, 6, 1961, p. 290), il ne mentionne méme
pas leur nom et prétend que ces sectes appartiennent a ’époque d’Isma‘il (moitié du 2°/8¢ s.) et
n’ont que trés peu de rapport avec le mouvement ismailien un siécle plus tard; qu’il n’y a pas
forcément de continuité historique, méme si quelques anciens membres de ces vieilles sectes
ont pu survivre assez pour fonder un mouvement tout différent. Donc, pas de raison, dit-il,
de leur attribuer les mémes doctrines; Nawbahti mentionnait bien un cercle apparenté reconnais-

-

sant une lignée d’imams descendant de Muhammad b. Isma‘il (admet Stern qui, manifestement

BCAI 4 (1987) S.M. Stern: Studies in Early Isma‘ilism, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

pense ici aux Mubarakiyya), mais le distingue bien des Qarmates qui, eux, arrétaient la lignée
4 Muhammad b. Isma‘il (II, 6, 1961, p. 290-8). Mais justement, je ne comprends pas que Stern
s’obstine & assimiler les Ismailiens a ces Qarmates. Il n’y a aucune raison de penser que les
Ismailiens purs et les Mubarakiyya aient cessé d’exister plus que les Qarmates 4 1’époque de
Nawbahti; al-AS"ari les mentionne aussi et les Ihwan semblent y faire allusion (on pourrait au
contraire se demander s’ils existaient déja a I’époque de Muhammad b. Isma‘il).

D’autre part, se basant sur une formule de Nawbahti, Stern assimile les Ismailiens (et donc
les Qarmates) aux Hattabiyya; il considére que l’extrémisme était originel dans I’ismailisme
et que les Fatimides 1’auraient plus tard partiellement éliminé. Mais Nawbahti veut dire, je crois,
qu’a la mort d’Abit ’-Hattab, des Hattabiyya ayant adhéré 4 une ou plusieurs sous-sectes de
Mubarakiyya y auraient introduit I’extrémisme et que, faisant sécession, 1’'une de ces sous-
sectes extrémistes serait devenue la secte garmate.

Stern adopte aussi le récit dont la source est Ibn Rizidm (premiére moitié du 10° s.), et selon
lequel le prétendu passage du garmatisme a I’ismailisme aurait eu licu en 286/899. D’aprés ce
récit, le chef du mouvement ismailien étant mort, son fils ("Ubaydallah) lui succéda. Il proclama
que lui-méme et ses ancétres (qui en réalité affirme Ibn Rizim, descendaient de °Abdallah b.
Maymiin al-Qaddah) étaient les imams descendants de Muhammad b. Isma‘il. Et son fils (le
futur al-Qa’im) inaugurerait une nouvelle ére messianique (2 mon sens il n’aurait pu s’agir que
d’une nouvelle heptade d’imams). Mais Hamdan Qarmat, chef du mouvement dans le sud de
PIraq, et son frére “Abdan refusent de le reconnaitre; le premier meurt et "Abdan est assassiné.
Mais au Bahrayn, Abi Sa‘id al-Gannabi, qui a suivi Qarmat, reste fidéle & la doctrine originelle.
Ce récit d’Ibn Rizam avait pour but bien siir de contester Iauthenticité de la dynastie fatimide,
mais aussi de discréditer les Ismailiens en les assimilant aux Qarmates, justement pour faire
croire a leur extrémisme fondamental. Pour ma part, je me refuse 4 accorder la moindre confiance
a Ibn Rizdm dont la mauvaise foi est par ailleurs flagrante. Par contre, Nawbahti nous autorisant
a penser que les Qarmates sont issus d’une sous-secte extrémiste de Mubarakiyya, on peut penser
aussi qu’ils ont fait sécession, en tant que secte indépendante, avant 874, date a laquelle leur
nom apparait pour la premiére fois. Il est possible qu’en 899 “Ubaydalldh al-Mahdi ait tenté
de rallier les Qarmates comme d’ailleurs il I’a manifestement fait avec plus de succés pour les
autres courants ismailiens ou apparentés,

Stern fait appel aussi A trois textes ismailiens (de Ga‘far b. Mansiir, d’al-Nu'man et du da‘i
Idris) d’aprés lesquels al-Mu'izz reconnaissait qu’a l’intérieur méme de l’ismailisme fatimide
existaient encore des courants arrétant la lignée des imams & Muhammad b. Isma‘il et profes-
sant I’idée que les califes fatimides descendaient de “Abdallah b. Maymiin al-Qaddah; al-Mu‘izz
opposait & ces courants I’idée que ses ancétres avaient pu porter de tels surnoms pour cacher
leur identité. On peut d’ailleurs trouver, ajouterai-je pour ma part, d’autres témoignages du
méme genre, datant de la méme époque ou méme ultérieurs. Selon moi, ils prouvent seulement
I'influence que la propagande garmate avait pu exercer méme sur des partisans des Fatimides.
Quant aux Fatimides eux-mémes, ils savaient fort bien qu’ils ne descendaient pas du “Abdallih
b. Maymiin bardesanite du 9°¢ s. inventé par Ibn Rizam, et rien ne les empéchait de nier purement
et simplement qu’ils descendaient du partisan de Ga‘far al-Sadiq (8¢ s.) du méme nom. Je
pense qu’ils ont seulement usé de l’'argument ad hominem, alors d’usage courant (al-Hakim

BCAI 4 (1987) S.M. Stern: Studies in Early Isma‘ilism, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 63

al-Tirmidi a bien adopté maintes conceptions chiites en s’efforcant de les retourner contre
leurs adeptes).

Stern s’étonne aussi de la prudence dont faisait preuve al-Mu‘izz pour ramener ces hétéro-
doxes dans le droit chemin. Mais cette prudence est dans la ligne de I’ismailisme qui préconise
la douceur du « médecin des ames ».

Tout 2 fait inadmissible aussi me parait une autre hypothése de Stern selon laquelle le califat
serait pass¢ de Muhammad b. Isma‘il 3 des non-fatimides, puis revenu a des Fatimides. Il la
base sur une exclamation par laquelle al-Mu‘izz, 2 mon avis, voulait simplement dire que tous
ses ancétres étaient fatimides comme lui-méme.

Stern prétend également que Nasafi « fonda la philosophie ismailienne qui modifiait compléte-
ment les vieilles idées », ce qui me parait trés loin d’étre prouvé. 11 dit aussi que son systéme s’est
répandu dans la partie orientale, la plus évoluée, du monde musulman et resta la doctrine ismai-
lienne standard en Perse aux 4°/10° et 5°/11¢s. (IL, 3, p. 219; I, 6, 1961, p. 297-8; 1, 1, p. 5).
En fait I’émanatisme, généralement répandu a I’époque, existe aussi chez les auteurs occidentaux.
Drailleurs ne considére-t-il pas lvi-méme comme «intéressant» de trouver un philosophe,
ismailien non hurasanien en la personne d’un nommé Qayrawani cité par al-Busti (I, 7, 1961,
p- 309)?

Il affirme encore qu’il y eut dans la philosophie ismailienne deux tendances, celle de Nasafi
et Abill Ya'qlib d’une part, et de l'autre celle des Ihwan qui ne pourraient guére étre des digni-
taires de la da'wa officielle (II, 5, 1955, p. 265), mais représentent un petit groupe ésotérique
dont la philosophie humaniste et illuminée n’a rien ou pas grand’chose a voir avec I’ismailisme
officiel (I, 6, 1961, p. 298; 11, 1; I, 5, p. 86). Je crois avoir prouvé (dans « Les épitres des Ihwan
as-Safd’, ceuvre ismailienne », Stud. Isl. LXI, 1985) que les Ihwin étaient bien ismailiens; au
reste, la philosophie d’Abii Ya‘qiib est trés proche de celle des Ihwan.

Stern prétend aussi que, contrairement aux Ismailiens, les Ihwan professaient un genre d’inter-
confessionalisme (II, 6, 1961, p. 297-8; 1, 5, p. 86 et 95). En fait, pour les uns comme pour les
autres, toutes les religions, surtout les religions révélées qui ont détenu la Loi durant un des
cinq millénaires passés, ont chacune en son temps participé a la remontée des dmes, mais sont
maintenant abrogées; I’islam reste a leurs yeux le sceau des religions, méme s’il doit 4 son tour
&tre abrogé avant la Résurrection. Donc il n’y a pas plus d’interconfessionalisme chez les Thwan
que chez les autres, mais a leurs yeux a tous la méme réalité ésotérique sous-tend toutes les
religions.

Dans « The Earliest Cosmological Doctrines of Ismailism» (I, 1, p. 3-29), Stern cherche a
reconstituer, en s’appuyant sur un texte d’Abi ‘Isd al-MurSid, postérieur d’un demi-siécle a
Nasafi (!), une doctrine qui selon lui aurait été (& c6té sans doute des théses qarmates connues
par ailleurs) celle de I'ismailisme primitif, avant I’introduction supposée du néoplatonisme par
Nasafi; doctrine cosmologique centrée autour d’un soi-disant mythe de Kini (I'Intellect) et
Qadar (’Ame). Cette méme thése a été ensuite développée par Heinz Halm dans Kosmologie
und Heilslehre der frithen Isma’ilija (Wiesbaden, 1978). Je ’ai déja réfutée (dans Stud. Isl. LV,
1982, p. 115-42) en montrant qu’il s’agit, exprimée sous une forme ésotérique, de la doctrine
en gros commune a tous les auteurs ismailiens. J’ajouterai seulement que la suite de ce texte
(p. 14-5) fait allusion a quelques notions typiques de l’ismailisme classique : la « respiration »

BCAI 4 (1987) S.M. Stern: Studies in Early Isma‘ilism, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

de la lune, symbole de celle de I’Ame qui conditionne les cycles prophétiques et la révélation;
et allusion enfin au cycle des heptades d’imams par les 14 jours du cycle lunaire et les 28 jours
du mois.
Yves MARQUET
(Paris)

Yves MArQuEr, Poésie ésotérique ismailienne. La Ta'iyya de Amir b, Amir al-Basri. Paris,
Maisonneuve et Larose, 1985. 16 X 24 cm., 242 p. (dont 4 p. de bibliographie).

L’ouvrage se compose de quatre parties : un avant-propos sur « l'ismailisme» (p. 7-25);
une introduction sur « la poésie ismailienne de langue arabe » (p. 27-38); I’édition, avec traduc-
tion en regard, de la Td’iyya (p. 40-143, dont 18 p. contenant 185 vers apocryphes de 1’édition
de “Arif Tamir); enfin, un long commentaire du poéme, par Y.M. (p. 145-238, dont 2 p. de
conclusion).

Il n’y a pas lieu de discuter ici les théses bien connues d’Y.M. au sujet de I’ismaélisme en
général, mais il faut dire une chose : Comment I’auteur peut-il s’obstiner a voir de I’ismaélisme
méme dans ce cas, alors qu’il suffit de lire le texte dans son édition critique, ou dans la traduction
qui est assez exacte, pour voir qu’il n’en est pas question? Il y a certes des écrits ol il n’est pas
tellement facile de trancher. Mais le fait qu’il existe de la 7@ iyya de “Amir une version ismaélienne
(publiée par “Arif Tamir, Arba” Rasa’il Ismdiliyya, Salamiyya 1953, p. 105-133) contenant
beaucoup de retouches, d’omissions et d’additions, ce dont Y.M. s’est bien avisé, ne prouve
évidemment pas que ’original 1’ait été aussi, bien au contraire! Ce qu’il faut surtout relever,
en revanche, c’est que plusieurs indices permettent de conclure que le pocte était de toute évi-
dence $i‘ite duodécimain et non ismaélien, de quelque tendance que ce soit. En effet, s’il était
ismaélien, comment pourrait-il affirmer, en 700 de I’hégire (date de la composition donnée par
la lettre dal au vers 502, cf. Y.M. p. 31), que «les tribus d’Israél, ainsi que les descendants de
Fatima et les ap6tres de Jésus étaient au nombre de sept plus cing » (vers 263)? Quant & I’'imam
dont I’apparition ou le retour prochain, sous forme « angélique » (vers 329) ou « humaine »
(vers 343), est attendu avec ferveur par le poéte, il s’agit sans aucun doute de I’« imam caché »
des duodécimains et non pas de celui des musta‘liens comme Y.M. voudrait le croire (bien qu’il
pense d’autre part que le poéte était quand méme nizarien, cf. p. 33!), puisque cet imam se
trouve actuellement en gayba et non pas en satr (vers 330, omis, ce qui est caractéristique, de la
version ismaélienne; cf. aussi vers 317). Il n’y a d’ailleurs aucune raison pour parler ici du
« Qad’im de la Résurrection » (passim), quand le texte parle seulement, et en termes parfaite-
ment duodécimains, de '« Imam de la bonne direction » (imam al-hudd) et du « Maitre du
temps » (sahib al-waqt) (p. 94 s.). En ce qui concerne la résurrection elle-méme, il est vrai que
I’expression al-giyama al-kubrd peut préter & confusion avec I’ismaélisme, mais le sens qu’en
donne “Amir lui-méme vous détrompe vite : il s’agit simplement du « retour » final de I’individu,
avec son corps, prés de Dieu (vers 210, qui manque dans la version ismaélienne; il faut d’ailleurs
restituer ici I’ordre des vers selon le ms. V qui, daté de 715, me semble présenter de loin les meil-
leures garanties, contrairement aux prédilections de 1’éditeur, cf. Y.M. p. 36); de méme, il ne

BCAI 4 (1987) S.M. Stern: Studies in Early Isma‘ilism, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



