58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

également est la théorie d’A§"ari relative 2 la vision, que Sahrastini énonce en ces termes : wa-min
madhab al-AS"ari anna kull mawgad yasihhu an yura@ fa-inna l-musabhibh 1i’l-ru’ya innama
huwa “l-wugid (B 164, 3-4) (« A. avait encore pour doctrine que tout existant peut &tre vu, car
[disait-il] Punique condition de la vision est I’existence »). Vadet traduit ainsi (p. 202) : « Mais
le systéme d’al-Ashari tire de ces prémisses (?) la conséquence que tout existant peut étre vu,
ce qui légitime la vision, laquelle n’est autre que ’existence elle-méme » (!!). Un coup de sonde
dans un tout autre passage, & savoir le chapitre terminal sur les usi/ al-figh, aboutit aux mémes
constatations. Dans un développement bourré de termes techniques (p. 326, B 455, 3 s.), dont
il importait de vérifier le sens exact dans les traités ad hoc (le Mustasfa de Gazali, I’Ihkam d’Amidi,
etc.), Vadet navigue a I’estime, ne voit pas la distinction que font trés précisément les spécia-
listes entre nass et zahir, n’identifie pas les deux catégories d’implicite appelées ici fahwa ’I-hitab
(implicite a fortiori) et mafhiim al-kalam (implicite a contrario, plus connu sous le nom de
dalil al-hitab), ne reconnait pas dans les trois termes qui suivent (mutabaqa, tadammun, istithd’),
trois termes de la logique avicennienne repris ensuite par Gazali. La « traduction » est ici
totalement « hors du coup ».

Reconnaissons a Vadet, en revanche, une meilleure culture historique d’ensemble qu’a
Kazi-Flynn. Les noms propres sont, toujours, correctement lus. Sauf, hélas, quand les écorchent
d’atroces coquilles, comme cela arrive trop souvent : « Bukkari» (p. 103), « Mu’ammar b.
"Abbab » (p. 155), « Habid » (au lieu de Habib, p. 228), Najda devenu une fois « Nadja » (! p. 230),
les Dhammiyya devenus les « Ahamiyya » (p. 294), un Mufaddal transformé dans I’Index en
« Maffadal » (p. 344), etc. Ce malheureux Index ou, par esprit d’économie, sans doute, on s’est
gardé de faire appel a I'italique, si bien que rien n’y distingue les termes techniques des noms
propres, ¢t qu’on est tenté de comprendre « Kun», « Mijad », « Muwafat », etc. comme des
noms de personnages! Mais toute I’impression de ’ouvrage a été faite 2 bon marché, et est d’une
qualité exécrable.

Voila, hélas, une publication qui ne fait honneur ni & son auteur, ni a son éditeur.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Rainer FREITAG, Seelenwanderung in der islamischen Hiresie. Berlin, Klaus Schwarz, 1985,
14,5 x 21 cm., vi 4 289 p. (dont 10 p. de bibliographie et 18 p. d’index).

Cette étude sur la métempsychose en terre d’Islam, sans doute une thése de doctorat, se
caractérise d’abord par son titre. Selon 1’auteur en effet, qui s’en explique d’ailleurs dans sa
préface, le phénoméne de la métempsychose, « étranger généralement aux religions révélées
du Moyen-Orient », tombe alors « dans la plupart des cas dans le domaine de 1’hérésie ». Etant
donné qu’en Islam, I’exemple-type du phénoméne ainsi stigmatisé est fourni par la gnose i‘ite
des gulat, c’est évidemment cette derniére qui par implication est visée en premier lieu par la
qualification d’hérétique. R.F. prend donc & son compte le point de vue de I’hérésiographie

BCAI 4 (1987) R. Freitag: Seelenwanderung in der islamischen Haresie, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 59

musulmane (tant imamite que sunnite), en I'identifiant d’ailleurs avec celui de I’Eglise. Tout
comme celle-ci avait & se défendre a ses débuts, explique-t-il, contre des mouvements gnostiques
dans ses propres rangs, il en va de méme pour I'Islam naissant, dont la « pure doctrine » devait
d’abord s’affirmer dans le combat contre des « aberrations et influences indésirables d’autres
religions ». Bref, ’hérésie, c’est la Gnose. Il va sans dire que cette prise de position se trouve
a I'oppos€ de celle, aussi prononcée certes, d’Henry Corbin; et si Denis de Rougemont a pu
écrire un hommage a Corbin sous le titre de « Hérétiques de tous les pays, réunissez-vous ! »,
on sait que pour ’homme ainsi honoré, le « combat spirituel du $i‘isme », loin d’&tre un élément
« étranger aux religions révélées », se situe plutdt au fond méme des « religions du Livre ».

Considérations théologiques mises a part, il y a ici surtout un probléme de méthodologie.
I1 est vrai que I’auteur prend soin au début de définir la métempsychose « telle qu’on 1’entendra
ici exclusivement » comme une « métensomatose », doctrine selon laquelle « le théatre des mi-
grations de I’ame est ce monde-ci en tant que lieu d’une réincarnation répétée de I’Ame chaque
fois dans un autre corps ... et ou la continuité de I’ame individuelle est sauvegardée ». Mais
du méme coup, R.F. admet que le terme de métempsychose s’appliquera également « dans un
sens général » a d’autres conceptions, sans doute plus acceptables, telles que la métamorphose
de I’dme entre la mort et la résurrection, et le voyage de ’dme & travers les sphéres célestes. C’est
ainsi que cette distinction phénoménologique, une fois établie, n’est retenue que pour étre trans-
formée aussitot en postulat historique voulant que les secondes (la métempsychose au « sens
général ») émaneraient de la premiére (ladite héresie des gular $i‘ites) comme autant de variations
transposées dans d’autres milieux. Aussi I’auteur croit-il pouvoir affirmer, sans vraiment le
démontrer par son enquéte, que les « conceptions relatives & la métempsychose (sans précision
de sens) ne se trouvent nulle part dans le domaine sunnite » et que par conséquent « la métempsy-
chose en Islam se laisse caractériser comme un phénoméne gnostico-§i‘ite » (p. 3).

Le premier chapitre, le plus long (pp. 1-112), est donc consacré a la « métempsychose dans
la gnose islamique, depuis I’extréme-§i‘isme jusqu’aux Nusayris ». C’est en suivant de trés prés
les ouvrages de Heinz Halm & ce sujet que les données hérésiographiques concernant le tandsub
des premiers gulat, analysées dans un premier sous-chapitre, sont complétées ensuite par les
« sources originales des gulat » telles que le Umm ul-kitab, le Kitab al-Haft wa’l-azilla et certains
écrits nusayris. Comme R.F. I’explique trés bien, I’ensemble de croyances constituant cette
« Gulat-Tradition » se compose d’idées bien différentes, voire « incompatibles » théoriquement,
de sorte qu’il faudrait se demander s’il y a vraiment lieu d’isoler la métempsychose « a 1’état
pur », pour ainsi dire, méme ici. Elle n’est ni identique avec le symptéme par excellence du gulaw,
la croyance au « retour » (rag"a) et ’apothéose de ’imam, ni attribuée a toutes les sectes; par
contre, elle se trouve étre mentionnée dés le début comme faisant partie d’une doctrine du retour
périodique (dawr) de ’humanité (les sept Adam chez I’hérésiarque Ibn Harb). Quant au mot
tandsup lui-méme, il s’applique chez les hérésiographes tantdt a la transmigration de I’Ame humaine
d’un corps a I’autre, tantdt spécifiquement a celle de la « substance prophétique » ou « divine »,
ce qui est dans ces sources également désigné par hulii/ ou «incarnation » pure et simple (cf. R.F.
p. 38). En soi, le hulil n’a, bien entendu, rien de spécifiquement §i‘ite, tandis que tandsufi, qui
n’implique en soi d’abord que I’idée de succession, se trouve effectivement au sens de « transmis-
sion de la substance prophétique » chez le poéte pro-‘alide al-Kumayt, comme 1’a montré Uri

BCAI 4 (1987) R. Freitag: Seelenwanderung in der islamischen Haresie, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 4

Rubin dans un important article paru dans Israel Oriental Studies V, 1975, pp. 62-119, (non utilisé
par R.F.).

Le chapitre II (pp. 113-127) traite des conceptions de trois mutazilites cités généralement
comme partisans du fanasup, Ahmad b. Ha’it, Fadl al-Hadati et Ibn Ayyiib. C’est sans doute
a juste titre que R.F. rejette ici ’hypothése de I’influence indienne, avancée jadis par Max Horten,
sans toutefois en nier la possibilité absolument dans le cas d’Ibn Ayyab; mais pourquoi cela
ne laisserait-il comme alternative que l’influence de « gnostiques §i‘ites » dans le cas des deux
disciples d’al-Nazzam ? En p. 118, R.F. concéde tout de méme une influence manichéenne comme
également possible; mais d’une maniére générale, on a I'impression qu’une fascination excessive
par la « Gulat-Tradition » a pu empécher ’auteur de considérer séricusement d’autres possibilités
pour expliquer la présence de la métempsychose en Islam, par exemple I’apport de la tradition
néoplatonicienne, ou les Sabéens de Sahrastani. On s’explique mal en effet qu’un livre aussi
important pour le tandsuh que le Tahqgiq ma li’l-Hind de Biriini ne soit méme pas cité dans cette
étude. De méme, le cas de 'ismaélien (« hérétique » ?) Abli Ya'qiib Sigistani (m. aprés 353/964),
mentionné justement par Birlini (entre autres), n’y est pas discuté. Enfin, la cause célébre du
platonicien Abii Bakr Razi (Rhazés), dont le transmigrationnisme est combattu par I’ismaélien
(« orthodoxe » ?) Hamid al-Din al-Kirmani (m. aprés 411/1021) dans son al-Agwal al-dahabiyya
(Téhéran, 1397/1977/2536) aurait di étre évoqué au moins.

Le troisiéme chapitre (pp. 128-159), sous le titre de « La métempsychose chez les Druzes », nous
transporte rapidement aux temps modernes, en donnant principalement I’analyse des idées du pro-
fesseur Sami Makarim, sans toutefois négliger totalement les textes plus anciens de cette tradition.

Au quatriéme chapitre (pp. 160-182), consacré aux ismaéliens médiévaux de la tradition
tayyibite, il n’est plus question de métempsychose, mais de métamorphose. C’est un excellent
résumé analytique d’importants passages des textes publiés par R. Strothmann et de la Risalat
al-Mabda’ wa’l-ma’ad publiée par H. Corbin.

Le cinquiéme chapitre (pp. 183-203), intitulé « Conceptions se rapprochant de la métempsychose
(seelenwanderungsdhnlich) dans la mystique : Le monde des Images » ne donne strictement rien
sur le soufisme & proprement parler. Il est dommage que le Ka$f ul-mahgiib du trés orthodoxe
Hugwiri (m. aprés 465/1072) n’ait pas été utilisé ici, car celui-ci, tout en polémisant contre le
tandsuh « hérétique » de certains « pseudo-soufis », et tout en considérant ’Ame comme une
substance subtile appartenant a un seul corps, donne également un exposé assez détaillé de la
seelenwanderungsdhnliche doctrine du soufisme classique : 1’Ame individuelle existe avant et
apres la vie terrestre, dans son « lieu » (magdm) propre 2 elle seule (cf. Kasf ul-mahgab, éd. Zhu-
kovskij p. 334-341 / trad. R.A. Nicholson p. 260-266). En revanche, R.F. nous donne dans ce
chapitre un précis de la pensée de trois auteurs connus généralement plutét comme philosophes
ou théosophes : Suhrawardi i$rdgi, Ibn Abi Gumhir al-Ahsd’i et Mulla Sadra Sirazi. On
notera ici avec intérét que R.F. en vient & la conclusion que «la conception du ‘@lam al-mitdl,
notamment celle de la résurrection de I’homme comme animal, ne dérive pas seulement de la
Seelenwanderungsvorstellung » (p. 202).

Il est effectivement question de mystique surtout au sixiéme chapitre (p. 204-223), intitulé « Le
cercle de I’étre : La migration de I’esprit chez les Bektashis ». Ce chapitre, oll I’auteur s’appuie
de toute évidence sur une bonne connaissance des textes originaux ainsi que sur une enquéte

BCAI 4 (1987) R. Freitag: Seelenwanderung in der islamischen Haresie, recensé par.H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 61

personnelle chez des Bektashis contemporains, est sans doute 'un des plus valables de I’ouvrage.
On y trouve une fine analyse de la doctrine de 1’unité de I’étre (vahdet-i viiciid) manifeste dans ces
textes, et que R.F. distingue avec raison du fenaziih avec lequel elle est justement trop souvent
confondue. Par contre, une Annexe (p. 224-260) présente trop rapidemeni’ les ismaéliens -nizaris
de Syrie et ceux de I'Inde (les Satpanth), les Ahl-i Haqq de la « Perse occidentale », et les
« Ordres derviches shiites », pour aboutir enfin chez un auteur mystique du VII¢/XIII® siécle,
‘Aziz-i Nasafi, et tout cela sur une documentation puisée exclusivement a la littérature secon-
daire. A supposer que ’auteur ait la connaissance nécessaire du persan, on ne voit pas trés
bien pourquoi un auteur comme Nasafi, dont les textes principaux sont pourtant publiés,
n’aurait pas mérité une place plus importante dans le cadre de cette étude, surtout que ses
idées semblent anticiper beaucoup de ce que 1’on retrouve plus tard chez les Bektashis. Quant
aux sectes réputées pour adhérer 4 la métempsychose, pourquoi ne pas mentionner les Yazidis,
méme si ceux-ci ne sont certainement pas d’origine §'ite?

En somme, il s’agit d’une enquéte riche en analyses fort valables des conceptions les plus
variées, mais peu systématique dans I’ensemble et trop catégorique dans la conclusion générale.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Samuel M. STERN, Studies in Early Isma‘ilism. Jerusalem, Magnes Press, The Hebrew
University, Leiden, E.J. Brill, 1983. In-4°, 340 p. Préface de David R.W. Bryer, 1972.

L’ouvrage se divise en deux parties, constituées chacune de 7 chapitres. Tandis que les cha-
pitres de la deuxiéme partie sont des articles parus dans diverses revues entre 1949 et 1962, ceux
de la premiére sont des études inédites, rassemblées et publiées par un groupe de savants. Le
regretté Stern prévoyait de faire paraitre en un volume la synthése de toutes ses recherches sur
I’ismailisme primitif. Le sort ne Iui a pas permis de réaliser ce projet. Ce livre remédie dans une
certaine mesure 4 ce dommage.

J’ai lu avec un grand intérét certains chapitres, notamment les chapitres relatifs au prosélytisme
ismailien. Par contre, je ne puis admettre les théses qui y sont soutenues concernant les origines
de la secte.

Stern part du postulat qu’Ismailiens et Qarmates sont une seule et méme secte; il considére
donc que tout ce que Nawbahti a écrit dans son Firag al-Si‘a A propos des Qarmates s’applique
aux Ismailiens (11, 5, 1955, p. 213). Or, avant de parler des Qarmates, Nawbahti a mentionné
les « Ismailiens purs » qui attendent Ie retour d’Isma‘il, et les « Mubdarakiyya ». Stern y attache
si peu d’importance que, les évoquant un peu plus tard (11, 6, 1961, p. 290), il ne mentionne méme
pas leur nom et prétend que ces sectes appartiennent a ’époque d’Isma‘il (moitié du 2°/8¢ s.) et
n’ont que trés peu de rapport avec le mouvement ismailien un siécle plus tard; qu’il n’y a pas
forcément de continuité historique, méme si quelques anciens membres de ces vieilles sectes
ont pu survivre assez pour fonder un mouvement tout différent. Donc, pas de raison, dit-il,
de leur attribuer les mémes doctrines; Nawbahti mentionnait bien un cercle apparenté reconnais-

-

sant une lignée d’imams descendant de Muhammad b. Isma‘il (admet Stern qui, manifestement

BCAI 4 (1987) R. Freitag: Seelenwanderung in der islamischen Haresie, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



