1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 53

vis-a-vis de cette Société, ont été déterminées en définitive par le rapport étroit ou lointain avec
la Tradition unificatrice, al-sunna al-gami‘a, qui a formé la voie par laquelle le Texte pénétra
la communauté et I’histoire » (p. 7). Autrement dit, « comprendre la mobilité sociale islamique
basée sur un rapport dialectique entre Texte, Société et Histoire », tel est le but de cette recherche.
R.S. tient a relever le r6le du Texte dans la formation et la transformation des communautés en
Islam, celles qui ont été créées par lui, et celles qui ne 1’ont pas été mais qui demeurent présentes
dans ses institutions. La confrontation Texte-Autorité, umma ou gama a-Etat, et les concepts-clés
traités dans les travaux antérieurs de 1’auteur, se trouvent & nouveau relevés et développés selon
une méthodologie sociologique. La thése centrale soutenue dans al-Umma wa’l-§amda... est
maintenue avec force : seule une dialectique concréte du Texte et de la réalité est capable de
nous éclairer en matiére de pensée politique musulmane. Par cette thése, R.S. exclut en méme
temps et Pexplication traditionnaliste et 1’explication positiviste de I’histoire.

Pour mieux évaluer sa recherche et pour bien situer son effort, je suis tenté de voir dans 1’atta-
chement vigoureux de Ridwan al-Sayyed au réle du Texte dans la pensée et 1’action historiques
un « salafisme » initial. Mais en reconnaissant le poids de la réalité historique et son effet sur
la «raison législatrice », il ne saurait étre que manifestement moderniste. J’estime, en tout cas,
que le projet de R.S., qui consiste & dégager et a analyser les concepts-clés de la pensée politique
musulmane, est un projet particuliérement important, et que les deux livres présentés ici ensemble
apportent une contribution de qualité a I’étude scientifique de cette pensée. Je souhaite que ce
jeune disciple de J. van Ess poursuive cette ligne de recherche et qu’il parvienne i présenter les
résultats de ses recherches dans un travail plus systématique et global.

Fehmi JADAANE
(Université de Jordanie, Amman)

A.K. KAzi and J.G. FLYNN, Muslim Sects and Divisions, The Section on Muslim Sects in
Kitab al-Milal wa’l-Nihal by Muhammad b. “Abd al-Karim Shahrastani. Londres,
Kegan Paul International, 1984, 14 X 22 cm., x + 196 p.

Jean-Claude VADET, Les Dissidences de ['Islam (al-Shahrastani, Kitib al-Milal). Paris,
Geuthner, 1984. 17 x 24 cm., 350 p.

Prés d’un siécle et demi aprés la vénérable traduction allemande de Haarbriicker (seule tra-
duction intégrale en une langue européenne, jusqu’aujourd’hui encore, du K. al-Milal), voici
coup sur coup deux traductions, I’une anglaise, I’autre frangaise, de la partie de ’ouvrage relative
a I’Islam. La premiére, a vrai dire, n’est pas absolument une nouveauté, étant pour I’essentiel
la réédition, complétée et améliorée, d’un travail paru par livraisons séparées, entre 1969 et 1975,
dans la revue orientaliste australienne Abr-Nahrain (n°* VIII, IX, X et XV). Alors que cette
version primitive commengait seulement au chapitre sur les Mu‘tazilites, les aufeurs y ont ajouté,
pour la publication en volume, la traduction de tout ce qui précéde (les cinq prolégoménes,
puis les introductions successives a I’étude des sectes islamiques). Ils n’ont cependant pas poussé

8

BCAI 4 (1987) J.-Cl. Vadet: Les dissidences de I'lslam (al-Shahrastani, Kitab al-Milal), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

I’effort — et on pourra s’en étonner — jusqu’a y ajouter aussi le développement terminal sur
les usiil al-figh, qui reléve pourtant trés étroitement de cette méme premiére partie du livre (ou
plus exactement : de la premiére section de la premiére partie). Manifestement, trompés par
leur fidélité systématique a I’édition Badran (j’y reviendrai), les auteurs n’ont pas vu ce qu’avait
pourtant bien compris Haarbriicker, & savoir que ce qu’ils appellent (p. 38) « Introduction II »
a la section sur les Musulmans est en réalité le début d’une premiére « sous-section » concernant
les ahl al-usiil (ceux qui traitent du dogme, les théologiens), & laquelle fait suite — beaucoup plus
courte, il est vrai — une seconde « sous-section » concernant les ahl al-furi® (les juristes). Les
premiers mots de cette prétendue « Introduction II» constituent en fait un titre (ahl al-usial
al-muptalifiin fi “l-tawhid wa’l-"adl etc.), auquel répond, trés exactement paralléle, le titre de la
seconde « sous-section », cf. B (= Badran) 449 : ahl al-furii’ al-muptalifin fi ’l-ahkam al-Sar‘iyya
etc. Le parti adopté est donc maladroit. Ou bien il fallait, comme primitivement, s’en tenir a
la partie de ’ouvrage relative aux écoles théologiques, et donc laisser de coté les généralités
qui précédent; ou bien il fallait inclure en outre I’« appendice » — fort bref, de toute fagon —
sur les €coles juridiques. A cet égard, la traduction de Vadet — ol cet « appendice » figure —
est plus satisfaisante (c’est bien son seul mérite, du reste).

Dans I’ensemble, la traduction de Kazi-Flynn est bonne. D’une lecture agréable, elle « serre »
bien le texte cependant, sans y ajouter d’inutiles fioritures. Comme il est impératif dans un
texte de ce genre, la spécificité des termes techniques (qui impose de trouver A chacun un corres-
pondant précis dans la langue de traduction et de s’y tenir) est en général correctement observée.
En outre, comme l'indiquent les auteurs, la version primitive parue dans Abr-Nahrain a été
en effet trés sérieusement « revised and improved » : j’ai pu le constater, nombre d’erreurs que
j’avais jadis relevées (fautes de traduction, omissions, inversions de textes) en ont disparu. Tout
de méme, il reste beaucoup a redire ...

Le premier reproche que je ferai & Kazi-Flynn — j’y ai fait allusion plus haut — est de suivre
systématiquement (ou presque) 1’éd. Badran. Certes, 1’éd. Badran (Le Caire, 1951-55) représente
un travail trés estimable, et c’est 'unique édition critique existante. Il n’empéche que tout
lecteur attentif, s’il prend garde a 1’apparat critique (trés consciencieusement établi), s’apergoit
vite a quel point les legons retenues sont souvent arbitraires, injustifiées; souvent, c’est dans
I’apparat critique que la bonne legon est a chercher. Or cette nécessaire remise en cause du texte
de Badran, Kazi et Flynn ne s’y sont risqués — expressément — qu’une fois (p. 153, ¢f. B 376, 2),
au vu d’un passage paralléle du Farg de Bagdadi (éd. “Abd al-Hamid, 240, 10)(V), alors qu’elle
s’impose en maintes autres occasions. Ainsi, pour prendre quelques exemples, en B 80, 6
(KF 50, 11), c’est évidemment mahall al-qudra qu’il faut lire (et non hadd al-qudra), comme
I’ont la quasi-totalité des mss, et conformément 4 une formule bien connue chez les théologiens.
En B 99, 11 (KF 58, -10), la bonne lecture est mutalawwin (et non mutakawwin), conformément
au passage paralléle de Farq 154, 14 que Sahrastini reproduit quasi littéralement. En B 159, 6

(1} Peut-gtre, en vérité, y a-t-il d’autres cor- (« continues to exist ») correspond 2 la (bonne)
rections, mais clandestines ? Je constate qu’en variante de I’apparat critique (yabga) et non a
B 143, 4 (KF 76, 17) la traduction adoptée la legon de Badran (bi-nafy).

BCAI 4 (1987) J.-Cl. Vadet: Les dissidences de I'lslam (al-Shahrastani, Kitab al-Milal), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 55

(KF 83, 22-23), il faut lire f7 halatin Ia tu’qalu (cf. plus haut hala maghila) et non 1d yaf©alu (en
fait KF paraissent comprendre comme s’il y avait /@ bi-fi'l). En B 214, 1 (KF 104, -8), la bonne
lecture est man hafa (et non man gawwaza), comme 1’ont fous les mss, et conformément aux
passages paralléles des Magqalat 90, 15 et du Farg 89, 8. En B 273, 2 (KF 123, 21) — un des rares
endroits ol les auteurs s’étaient jadis permis une correction, malheureusement abandonnée —,
c’est bien gahd (et non hugga) qu’il faut lire, comme le portent la quasi-totalité des mss, et confor-
mément & Farq 207, 10 (cf. aussi Amidi, Abkar). De méme en va-t-il des noms propres, o,
pareillement, KF admettent systématiquement les lectures de Badran. Ainsi en B 207, 10 (KF
102, -15), il faut lire Sahr b. Habna’ (et non Habib), comme dans Mubarrad, Kamil, éd. M.
Abt ’l-Fadl Ibrahim I 105, 12-13 (et cf. ibid. III 409, 16), et comme le confirment les diverses
graphies de la plupart des mss. En B 253, 2 (KF 117, -9), lire Habib b. Hudra (ou Gadara, ou
Gudra, et non Murra), comme dans Gahiz, Bayan, ¢éd. Hartn I 346, 12-13 et III 264, 7-8, ou
encore Mubarrad, Kamil IV 11, 17 s., et conformément aux graphies de I’apparat critique. La
«servilité » des auteurs & I’égard de 1’éd. Badran va méme jusqu’a leur faire intégrer dans la
traduction (KF 160, -1 s.), comme s’il s’agissait du texte méme de Sahrastani, un passage des
Magalar d’As"ari que Badran avait cru nécessaire d’interpoler, mais entre crochets, afin de rendre
compréhensible une phrase difficile (B 404, 3-6).

Méme correctement établi, le texte des Milal est loin d’€tre toujours correctement compris,
et cela, il faut bien le dire, faute d’une familiarité suffisante avec les ouvrages de cette nature
(traités de théologie et d’hérésiographie) — encore que, je le répéte, beaucoup de progrés aient
été faits depuis la version primitive d’Abr- Nahrain. Par exemple, en B 66, 8 (KF 44, 5), dans une
classique énumération d’accidents, al-i‘timadat (les « pressions ») est traduit par « deliberation ».
En B 111, 4-5 (KF 63, 9-10), la thése de "Abbad selon laquelle « on ne saurait dire de Dieu dans
Sa prééternité ni qu’ll a été parlant ni qu’ll a été non parlant » (l@ yugal inna ’llah ta'ala lam
yazal qa’il* wa-ld gayr qa’il, cf. Magqalat 179, 12-15 et 186, 11-17) est traduit par : « we cannot
say that God still speaks or that He no longer speaks »! En B 115, 3 (KF 64, -6), ce n’est
pas Gahiz qui niait les accidents, mais Abii Bakr al-Asamm dont on vient de parler (cf. Magqgalat
335, 12-13 et 343, 12 s.; Farg 115, 8; etc.). En B 127, 4 (KF 69, 16-17), une formule banale des
traités de kalam, disant ici & propos de Gubba’i : yuhdalifuhu Abii Hasim fi ba'd al-mawadi® fi
hadihi “l-mas’ala (« A.H., dans un passage, s’oppose 2 lui sur cette question »), devient : « A.H.
disagrees with Jubba’i on some aspects of this question ». En B 168, 9 (KF 86, -1 s.), I’impecca-
bilit¢ des prophétes en matiére de péchés mortels (‘ismatuhum min al-mibigat) est traduit par
«to protect them from dangers ». En B 291, 5-6 (KF 129, 15), l’expression ard al-Sarat (c.-a-d.
le territoire ol se trouvait la résidence de la famille “abbaside sous les Umayyades) est lue ard
al-§urdt, et devient « the Kharijite region »! Témoignent de la méme relative inculture en matiére
d’islamologie la lecture de certains noms propres, comme par exemple « Bishr al-Muraisi »
(au lieu de Marisi), « al-Fadl b. Dakin » (au lieu de Dukayn), « Naim b. Hammad » (au lieu
de Nu‘aym), « Hubaira b. Biryam » (au lieu de Yarim, cf. Ibn Sa‘d, Tabagat, éd. 1. “Abbas VI
170), ou encore « Burk» (au lieu de Burak, I’assassin manqué de Mu‘awiya).

Mon dernier reproche a la traduction anglaise, et c’est peut-étre le plus grave, est qu’elle est
a peu prés totalement dépourvue de notes, le peu d’annotation qu’on y trouve se bornant quasi
exclusivement & indiquer les références des citations coraniques! Cela n’a pas de sens. Voila un

BCAI 4 (1987) J.-Cl. Vadet: Les dissidences de I'lslam (al-Shahrastani, Kitab al-Milal), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

texte que les auteurs décrivent & juste titre comme « compressing a great amount of material
in short statements » (p. 7); ol, d’une part, interviennent une masse de personnages dont 1’iden-
tit¢ demande a &tre précisée, I’histoire, ou la doctrine, briévement rappelée; qui, d’autre part,
comporte quantité de termes techniques & définir, d’allusions a éclairer, d’assertions a justifier,
voire a redresser; et qu’on livre « tout nu » au lecteur! Quel profit ce lecteur, s’il n’est pas ara-
bisant (or c’est celui-la qui est visé avant tout), pourra-t-il tirer de la simple transcription d’un
texte aussi dense, aussi allusif, dont I'interprétation fait déja maintes fois probléme pour 1’ara-
bisant, et qu’il ne connaitra, lui, qu’au travers d’une traduction nécessairement imparfaite?
Un point particuliérement important a cet égard — et auquel j’ai déja fait allusion — est de
mettre ce lecteur en mesure d’apprécier la qualité, la « fiabilité » de I’information fournie par
Sahrastini. Le K. al-Milal, notamment en ce qui concerne I’Islam et les différentes écoles de
pensée qui s’en réclament, est I’héritier de toute une tradition « hérésiographique », représentée
en particulier par les Magalat d’A¥"ari, le Farg de Bagdadi, etc. Il me parait indispensable, pour
en estimer a leur juste valeur les affirmations, de les comparer systématiquement a celles de ses
devanciers. Les quelques remarques trés générales a ce sujet qu’on peut lire dans 1’Introduction
— fort pertinentes, au demeurant — ne sauraient suffire.

Ces vives critiques n’empéchent pas que, globalement, cette traduction de Kazi-Flynn repré-
sente déja un bel effort, et rendra service aux arabisants — si, du moins, ils 1'utilisent avec toute
Ja prudence qui s’impose. Je n’en dirai pas autant du travail de Vadet.

Vadet, pour sa part, a cru devoir s’en tenir a la vieille édition Cureton (Londres 1842-46),
dans I'idée — tout a fait inexacte — que les diverses éditions « orientales » n’auraient fait plus
ou moins que la reproduire (cf. p. 1x et 197 n.). A I’en croire, I’éd. Badran (qu’il ne mentionne
qu’une fois, p. 197 n.) ne serait pas une édition critique (cf. p. X), ce qui est tout de méme un
comble! Que le travail de Badran soit trés imparfait, je 1’ai suffisamment dit. Mais c’est bien
une édition critique, selon toutes les régles du genre. Et si plagiaires il y a, ce sont tous ceux qui
(comme notamment al-Wakil) la reproduisent sans le dire! Quoi qu’il en soit, Vadet ne met
pas davantage en question le texte qu’il utilise. Il lui arrive bien de faire état de « manuscrits »,
dont d’abord il ne précise pas I’identité (cf. notes 25, 28, 208, 214); on voit plus tard (notes 242,
255 et 257) qu’il s’agit tout simplement des mss de Paris 1406 et 6001, deux copies tardives et
sans valeur particuliére, et qui, si je comprends bien, le conduisent tout au plus & ajouter deux
ou trois phrases au texte de Cureton.

Quant a la traduction, je ne puis la qualifier autrement que de ... fantaisiste. Une traduction,
a défaut d’étre juste, doit au moins &étre cohérente. En particulier pour un texte pareil, ou inter-
vient une terminologie technique précise, un souci élémentaire du traducteur (et tel est bien ordi-
nairement le cas pour Kazi-Flynn) doit étre de rendre systématiquement par une méme traduc-
tion une méme expression arabe. Ce souci, Vadet ne I’a tout simplement pas. Ainsi, en deux
passages des Milal (B 119, 7-8 et 154, 8-9), sur la question de la définition du « parlant » (muta-
kallim), Sahrastani oppose en des termes rigoureusement identigues la formule propre aux
Gubba’i (man fa'ala ’l-kalam) et celle adoptée par A¥arl (man gama bihi “l-kaldam). Chez Vadet,
cela devient, la premiére fois (p. 168) : « Le sujet parlant (selon les Gubba’i) est I’agent qui
donne naissance a la parole et non celui auquel la parole est inhérente »; la deuxiéme fois (p. 196) :
« Pour lui (Afari), le sujet parlant est celui qui est objet d’attribution de la parole, alors que,

BCAI 4 (1987) J.-Cl. Vadet: Les dissidences de I'lslam (al-Shahrastani, Kitab al-Milal), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 57

pour ces derniers (les Mu'tazilites), le sujet est bel et bien la cause efficiente de la parole ». A
quelques lignes d’intervalle (p. 197-198), un terme aussi caractéristique qu’ihdas est traduit de
trois fagons différentes : « accomplir » (B 155, 6), « création » (B 156, 3), « production » (B 156,
6 et 11). Le méme mot 4@/ — tel que I’entendait Baqillani 4 Ia suite d’AbiG HaSim — est traduit
d’abord par «état » (p. 195), plus loin par « modalité » (p. 198-199). « Inhérent» qu’on a vu
plus haut traduire (correctement) gama bi-, sert ailleurs pour traduire muta‘alliq bi- (p. 196,
B 154, 11), ce qui, cette fois, fait faux sens.

En outre — et comme on a déja pu le voir —, Vadet a une sorte d’incapacité a s’en tenir a la
sobriété du texte arabe. Peut-étre dans l’intention louable d’étre plus lisible, de mieux faire
comprendre, il faut qu’il en « rajoute », au risque, souvent effectif, de déformer le sens, ou au
moins d’en arriver & une paraphrase entortillée, plus obscure, en réalité, que ’original. Ainsi,
une proposition aussi simple que celle-ci : al-istit@’a “arad («la capacité est un accident », B
155, 5) devient chez lui (p. 197) : « Le pouvoir d’agir du fidéle n’est qu’un attribut accidentel
de ce méme fidéle ». Ou encore : irhdt qudra Id@ atar lahd bi-wagh (« affirmer une puissance sans
effet d’aucune sorte », B 159, 5) devient : « le fait de poser en principe un pouvoir qui demeure-
rait dans une large mesure sans effet » (p. 199). Dans le méme passage, exposant la doctrine
de Guwayni relative 4 ’acte humain, Sahrastani lui fait d’abord rejeter successivement trois
théses, toutes trois introduites par le terme ammad (B 159, 4-7). Cette monotonie, apparemment,
n’est pas du golit de Vadet (p. 199); il faut donc qu’il invente des articulations logiques nouvelles,
qui ont certes I’agrément de la variété (« Mais ... Ainsi ... »), mais que rien ne justifie, et qui
n’aboutissent qu’a obscurcir le sens. Plus haut, s’agissant de la définition par A¥ari de 1’acte
« acquis » (muktasab), Sahrastani juxtapose deux formules : huwa ‘Il-maqdir bi'l-qudrati ’I-hadita
wa l-hasil tahta ’l-qudrati 'l-hadita (B 156, 1-2). La aussi, il faut que Vadet introduise une arti-
culation logique qui n’a pas 4 y étre, et ce simple wa devient : « c’est-a-dire, en définitive, que ... »
(p. 197). Et ainsi a tout bout de champ (1),

Toute la traduction de Vadet donne ce sentiment de désinvolture, d’inattention au détail,
d’approximation bavarde et fumeuse. Ainsi encore, sur la question bien connue en kalam de
savoir si Dieu peut faire que les choses soient autrement que ce qu’ll sait qu’elles seront, la
proposition claire et sobre prétée a AS‘ari : hilaf al-ma’lim magdir al-gins muhal al-wuqit® (« ce
qui différe de ce qu’ll sait devoir étre, [Dieu] en a puissance quant au genre, mais cela ne saurait
se produire réellement », B 155, 3) devient chez Vadet amphigouri et contresens : « Tout au
plus peut-on dire que I’objet de la science divine a pour contraire, a ’intérieur d’actes du méme
genre, ce que Dieu aurait pu faire, mais qu’il était impossible qu’ll fit» (p. 197). La formule
célébre qui dit que les « états », dans la doctrine d’Abt Hasim, ne peuvent &tre dits ni existants
ni inexistants (al-ahwdl la tisafu bi’l-wugad wa’l-‘adam, B 159, 7) devient ici (p. 199-200) : « les
modalités s’appliquent & ce qui n’est ni existant ni non existant » (!). Une chose bien connue

{1) Tlest vrai que parfois (compte tenu du nombre faute d’impression non corrigée. Ainsi p. 195,
de coquilles, ainsi p. 199, 1. 14, « métiers » au 1. 14, « vu qu’ils » est peut-étre a lire « ni qu’ils »;
lieu de « mériter ») on se demande si telle fantaisie p. 196, 1. 10, peut-&tre faut-il lire « la lecture ou la
de traduction n’est pas due simplement a une récitation » et non «la lecture de la récitation ».

BCAI 4 (1987) J.-Cl. Vadet: Les dissidences de I'lslam (al-Shahrastani, Kitab al-Milal), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

également est la théorie d’A§"ari relative 2 la vision, que Sahrastini énonce en ces termes : wa-min
madhab al-AS"ari anna kull mawgad yasihhu an yura@ fa-inna l-musabhibh 1i’l-ru’ya innama
huwa “l-wugid (B 164, 3-4) (« A. avait encore pour doctrine que tout existant peut &tre vu, car
[disait-il] Punique condition de la vision est I’existence »). Vadet traduit ainsi (p. 202) : « Mais
le systéme d’al-Ashari tire de ces prémisses (?) la conséquence que tout existant peut étre vu,
ce qui légitime la vision, laquelle n’est autre que ’existence elle-méme » (!!). Un coup de sonde
dans un tout autre passage, & savoir le chapitre terminal sur les usi/ al-figh, aboutit aux mémes
constatations. Dans un développement bourré de termes techniques (p. 326, B 455, 3 s.), dont
il importait de vérifier le sens exact dans les traités ad hoc (le Mustasfa de Gazali, I’Ihkam d’Amidi,
etc.), Vadet navigue a I’estime, ne voit pas la distinction que font trés précisément les spécia-
listes entre nass et zahir, n’identifie pas les deux catégories d’implicite appelées ici fahwa ’I-hitab
(implicite a fortiori) et mafhiim al-kalam (implicite a contrario, plus connu sous le nom de
dalil al-hitab), ne reconnait pas dans les trois termes qui suivent (mutabaqa, tadammun, istithd’),
trois termes de la logique avicennienne repris ensuite par Gazali. La « traduction » est ici
totalement « hors du coup ».

Reconnaissons a Vadet, en revanche, une meilleure culture historique d’ensemble qu’a
Kazi-Flynn. Les noms propres sont, toujours, correctement lus. Sauf, hélas, quand les écorchent
d’atroces coquilles, comme cela arrive trop souvent : « Bukkari» (p. 103), « Mu’ammar b.
"Abbab » (p. 155), « Habid » (au lieu de Habib, p. 228), Najda devenu une fois « Nadja » (! p. 230),
les Dhammiyya devenus les « Ahamiyya » (p. 294), un Mufaddal transformé dans I’Index en
« Maffadal » (p. 344), etc. Ce malheureux Index ou, par esprit d’économie, sans doute, on s’est
gardé de faire appel a I'italique, si bien que rien n’y distingue les termes techniques des noms
propres, ¢t qu’on est tenté de comprendre « Kun», « Mijad », « Muwafat », etc. comme des
noms de personnages! Mais toute I’impression de ’ouvrage a été faite 2 bon marché, et est d’une
qualité exécrable.

Voila, hélas, une publication qui ne fait honneur ni & son auteur, ni a son éditeur.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Rainer FREITAG, Seelenwanderung in der islamischen Hiresie. Berlin, Klaus Schwarz, 1985,
14,5 x 21 cm., vi 4 289 p. (dont 10 p. de bibliographie et 18 p. d’index).

Cette étude sur la métempsychose en terre d’Islam, sans doute une thése de doctorat, se
caractérise d’abord par son titre. Selon 1’auteur en effet, qui s’en explique d’ailleurs dans sa
préface, le phénoméne de la métempsychose, « étranger généralement aux religions révélées
du Moyen-Orient », tombe alors « dans la plupart des cas dans le domaine de 1’hérésie ». Etant
donné qu’en Islam, I’exemple-type du phénoméne ainsi stigmatisé est fourni par la gnose i‘ite
des gulat, c’est évidemment cette derniére qui par implication est visée en premier lieu par la
qualification d’hérétique. R.F. prend donc & son compte le point de vue de I’hérésiographie

BCAI 4 (1987) J.-Cl. Vadet: Les dissidences de I'lslam (al-Shahrastani, Kitab al-Milal), recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



