1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 31

réalité historique et & I’époque méme de son auteur (p. 127-128). Une conclusion qu’il faudrait,
bien évidemment, entendre dans le sens de la thése avancée par Bensa‘id tout au départ (p. 20).

Le livre de Bensa‘id constitue un apport précieux dans les recherches mawardiennes ainsi
que dans les études relatives a la pensée politique de I’Islam classique. La thése qu’il défend
me parait juste. Mais elle n’est construite qu’a partir des 4hkdm, le Nasihat al-mulitk n’ayant
¢té que peu employé, encore que ’authenticité de ce texte ne soit pas évidente. Il est certain
que le livre aurait pu €tre beaucoup plus utile et révélateur si 'auteur avait pu se servir des textes
politiques d’al-M. dont j’ai cité les titres tout au début de cette présentation. II est vrai qu’ils
n’étaient pas jusqu’alors tous édités, mais tous existaient en manuscrits plus ou moins disponibles.
Néanmoins Deffort de Bensa'id est méritoire, il nous appelle surtout a déployer de nouveaux
efforts pour enrichir davantage, par de nouvelles recherches, la bibliothéque mawardienne contem-
poraine, ainsi que celle de la pensée politique en Islam.

Fehmi JADAANE
(Université de Jordanie, Amman)

Ridwan AL-SAYYED, al-Umma wa’l-§ama'a wa’l-sulta. Beyrouth, Dar iqra’, 1984.
24 x 16,5 cm., 274 p.

——, Mafdhim al-gama‘at fi ’l-islam. Beyrouth, Dar al-tanwir, 1984. 21 x 14 cm.,
141 p.

Les chapitres de ces deux livres de R. al-Sayyed se complétent heureusement. Ils représentent
une contribution de valeur a I’étude de la pensée politique de I’Islam classique. Comme les
autres travaux de ce jeune chercheur, ils ont pour but de déterminer, clarifier et développer les
fondements de base de la philosophie politique en Islam. R. al-Sayyed s’est distingué ces der-
niéres années par la publication d’un nombre de textes politiques musulmans inédits d’une
importance toute particuli¢re. Parallélement il poursuit des recherches dans le méme domaine.
C’est plus précisément la pensée politique « sunnite » qui attire son attention, et les deux livres
présentés ici en font exemple.

Le premier, Al-umma wa’l-fgamda wa’l-sulta (L’Umma, la communauté et ’autorité), est
un recueil d’études qui constitue la premiére partie d’une série de recherches sur le sujet. Il est
composé d’une Introduction méthodologique (p. 7-16) et de 9 chapitres : 1. Etude sur la for-
mation du concept d’Umma en Islam (p. 17-87). IIL. Les rapports dialectiques entre les deux
modeles politiques historiques : le modéle iranien ancien, et le modéle musulman médiéval
(p. 89-123). IIIL Les rapports dialectiques entre communauté, unité et légitimité dans la pensée
politique arabo-musulmane (p. 125-143). IV. Dialectique de la Raison et de la Tradition et
expérience historique de I'Umma dans la pensée politique arabo-musulmane (p. 145-175).
V. Raison et Etat en Islam (p. 177-200). VI. Avicenne, penseur politique et sociologue (p. 201-
222). VIL Etude sur la pensée politique d’al-Hamadani (p. 223-242). VIIL Une épitre d’al-
Sarif al-Murtada sur « La coopération avec le Sultan » (p. 243-257). IX. Autorité et savoir
dans la culture arabo-musulmane (p. 259-274).

BCAI 4 (1987) R. Al-Sayyed: al-Umma wa’l-gama‘a wa’l-sulta. Mafahim al-gama‘at fi ’l-islam, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

Les analyses fournies dans cet ouvrage sont, en effet, ’auteur Iui-méme le dit, loin d’étre
définitivement élaborées. R.S. ajoute qu’il ne saurait prétendre qu’elles sont tout 2 fait neuves
ou originales. Mais dés I’Introduction le lecteur pergoit qu’il est en face d’un long projet qui
aspire a 1’originalité. Son apport précis réside, en vérité, dans 1’ultime valeur qu’il tient 4 accorder
au « Texte (révélé) » dans I’élaboration et le développement de la pensée politique en Islam.
R.S. signale que les hypothéses avancées jusqu’a présent pour expliquer la « permanence » de
la communauté musulmane, les conflits internes dans I’Islam primitif et les événements politico-
historiques de I’Islam, sont toutes insuffisantes. Il estime que la vision haldiinienne basée sur la
notion de ‘asabiyya domine toutes les analyses modernes, celles de Wellhausen et de Gibb en
premier lieu. L’insuffisance de ces analyses vient précisément du fait qu’elles négligent le réle
du « Texte islamique », al-nass al-islami, dans ’explication. Il en est de méme des analyses
présentées par la théoric des « formes historiques » qui voit I’histoire de la pensée politique
musulmane a travers les conflits entre sectes et écoles représentant en réalité des « formes histo-
riques », et ne voit dans les Textes que des « formes utopiques » n’ayant qu’un faible rapport
avec la réalité (A. Laroui). Il en est également de méme des analyses inspirées du formalisme
et du structuralisme, qui se distinguent par le respect de ’autonomie, de la transcendance et de
I’'unité du Texte, mais finissent par ne voir dans ce Texte qu’une pure abstraction totalement
coupée de I’expérience historique de la Communauté (p. 12-15). C’est donc la primauté du role
du Texte dans I’élaboration de la pensée politique musulmane que le projet de R.S. veut mettre
en relief. Par Texte il faudrait entendre le Coran, la Sunna et 'Igma qui fait partie intégrante
du Sar® (p. 15). Pourtant le Texte, il faut le dire nettement, n’est pas I'unique guide dans cette
opération; il y a également « I’événement historique ». En effet, la pensée politique musulmane
ne saurait étre appréhendée qu’a travers « une dialectique du Texte islamique et de I’histoire
politique » (p. 16). A ce propos, les analyses présentées par R.S. concernant plus particuliérement
les rapports conflictuels entre Texte et Autorité ou Etat sont assez révélatrices. Les travaux des
grands penseurs théologico-politiques musulmans tels al-Muhasibi, al-Mawardi, al-Amidi,
al-"Amiri, al-Hamadani, Ibn Sina, al-Bagdadi etc. sont plus ou moins examinés afin de confirmer
cette thése. Les concepts-clés de la pensée politique musulmane, tels la umma, la gama'a et la
sulta sont également traités selon cette perspective.

Le 2° livre, Mafahim al-gama’at fi ’l-islam, est composé d’une Introduction sur la formation
des communautés (gama‘at) en Islam (p. 9-18), et de 4 chapitres : 1. Le concept de gama'a
dans le Coran (p. 19-44). 1II. Les « communautés » au sein de la société musulmane primitive :
les Harigites et les Si‘ites (p. 45-76). III. Les communautés citadines dans la société musulmane :
les « catégories » (sociales), al-asnaf (p. 77-111). 1V. La communauté chrétienne dans le Figh
(p. 113-140).

11 s’agit cette fois d’un « essai de sociologie historique » destiné a 1’étude de la société musul-
mane classique. R.S. y reprend ses réflexions antérieures relatives au role du Texte islamique
dans I’histoire. Le point de départ de cet essai repose sur I'idée que «le Texte islamique a pu
fonder sur une partie de la terre, nommé plus tard Dar al-isldm, une société universelle et unie.
Cependant I'unité [de cette société] contient des différences, des spécificités et des catégories
sociales variées. L’attitude de la Société universelle vis-d-vis d’elles, ainsi que leur attitude

BCAI 4 (1987) R. Al-Sayyed: al-Umma wa’l-gama‘a wa’l-sulta. Mafahim al-gama‘at fi ’l-islam, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 53

vis-a-vis de cette Société, ont été déterminées en définitive par le rapport étroit ou lointain avec
la Tradition unificatrice, al-sunna al-gami‘a, qui a formé la voie par laquelle le Texte pénétra
la communauté et I’histoire » (p. 7). Autrement dit, « comprendre la mobilité sociale islamique
basée sur un rapport dialectique entre Texte, Société et Histoire », tel est le but de cette recherche.
R.S. tient a relever le r6le du Texte dans la formation et la transformation des communautés en
Islam, celles qui ont été créées par lui, et celles qui ne 1’ont pas été mais qui demeurent présentes
dans ses institutions. La confrontation Texte-Autorité, umma ou gama a-Etat, et les concepts-clés
traités dans les travaux antérieurs de 1’auteur, se trouvent & nouveau relevés et développés selon
une méthodologie sociologique. La thése centrale soutenue dans al-Umma wa’l-§amda... est
maintenue avec force : seule une dialectique concréte du Texte et de la réalité est capable de
nous éclairer en matiére de pensée politique musulmane. Par cette thése, R.S. exclut en méme
temps et Pexplication traditionnaliste et 1’explication positiviste de I’histoire.

Pour mieux évaluer sa recherche et pour bien situer son effort, je suis tenté de voir dans 1’atta-
chement vigoureux de Ridwan al-Sayyed au réle du Texte dans la pensée et 1’action historiques
un « salafisme » initial. Mais en reconnaissant le poids de la réalité historique et son effet sur
la «raison législatrice », il ne saurait étre que manifestement moderniste. J’estime, en tout cas,
que le projet de R.S., qui consiste & dégager et a analyser les concepts-clés de la pensée politique
musulmane, est un projet particuliérement important, et que les deux livres présentés ici ensemble
apportent une contribution de qualité a I’étude scientifique de cette pensée. Je souhaite que ce
jeune disciple de J. van Ess poursuive cette ligne de recherche et qu’il parvienne i présenter les
résultats de ses recherches dans un travail plus systématique et global.

Fehmi JADAANE
(Université de Jordanie, Amman)

A.K. KAzi and J.G. FLYNN, Muslim Sects and Divisions, The Section on Muslim Sects in
Kitab al-Milal wa’l-Nihal by Muhammad b. “Abd al-Karim Shahrastani. Londres,
Kegan Paul International, 1984, 14 X 22 cm., x + 196 p.

Jean-Claude VADET, Les Dissidences de ['Islam (al-Shahrastani, Kitib al-Milal). Paris,
Geuthner, 1984. 17 x 24 cm., 350 p.

Prés d’un siécle et demi aprés la vénérable traduction allemande de Haarbriicker (seule tra-
duction intégrale en une langue européenne, jusqu’aujourd’hui encore, du K. al-Milal), voici
coup sur coup deux traductions, I’une anglaise, I’autre frangaise, de la partie de ’ouvrage relative
a I’Islam. La premiére, a vrai dire, n’est pas absolument une nouveauté, étant pour I’essentiel
la réédition, complétée et améliorée, d’un travail paru par livraisons séparées, entre 1969 et 1975,
dans la revue orientaliste australienne Abr-Nahrain (n°* VIII, IX, X et XV). Alors que cette
version primitive commengait seulement au chapitre sur les Mu‘tazilites, les aufeurs y ont ajouté,
pour la publication en volume, la traduction de tout ce qui précéde (les cinq prolégoménes,
puis les introductions successives a I’étude des sectes islamiques). Ils n’ont cependant pas poussé

8

BCAI 4 (1987) R. Al-Sayyed: al-Umma wa’l-gama‘a wa’l-sulta. Mafahim al-gama‘at fi ’l-islam, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



