1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 49

Il n’en demeure pas moins que I’effort de systématisation d’al-Razi aboutit 4 un résultat qui
reléve du tour de force. En effet, I’auteur du Mahsiil parvient & intégrer dans son systéme les
données du mu‘tazilisme jusqu’a une certaine forme de symbiose, du moins avec le mu‘tazilisme
épuré de la dangereuse notion de hdal, celui d’Abii ’-Husayn al-Basri al-Mu‘tazili (V).

Pour terminer, nous saluerons 4 nouveau le courage et le mérite du Dr al-"Ulwani pour sa
généreuse et fructueuse contribution & la connaissance d’un texte fondamental pour la pénétra-
tion de la pensée islamique.

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Sa‘id BENSA'ID, al-Fiqh wa’l-siydsa : Dirasa fi ’I-tafkir al-siyasi ‘inda ’lI-Mdawardi. Beyrouth,
Dar al-hadata, 1982. 23 x 16 cm., 157 p.

La valeur de I’ceuvre accomplie par Abi °l-Hasan al-Mawardi (m. 450/1058) a été remarquée
depuis longtemps déja. La langue frangaise a connu les Statuts gouvernementaux de Fagnan
en 1915, et plusieurs islamologues éminents contemporains, dont H. Laoust et M. Arkoun,
lui ont consacré des études importantes. Les penseurs arabo-musulmans de la Nahda lui
réservent un accueil tout particulier. Les Ahkam al-sultaniyya, et la Mugaddima d’Ibn Haldin
inspirent nettement leurs projets de progrés. Dans mon Usus al-tagaddum ... (Beyrouth 1979
et 1982), j’ai relevé la vision du monde d’al-Mawardi et je 1’ai en quelque sorte identifiée 3 celle
méme congue par les penseurs musulmans modernes et contemporains. Et depuis quelques
années les ceuvres inédites de ce maitre as‘arite, mu‘tazilisant dans les usil, §afi‘ite dans les furir",
ne cessent d’attirer, avec un zéle indéniable, I’attention des « pécheurs de manuscrits ». Ainsi
ont été publiés : Adab al-qadi (éd. M.H. Sirhan, Bagdad, 1*° partie 1971, 2° partie 1972),
Al-tuhfa al-mulikiyya fi ’l-adab al-siydasiyya (nouvelle édition par F. “Abd al-Mun‘im, Alexan-
drie, 1977), Qawanin al-wizara (éd. Ridwan al-Sayyed, Beyrouth, 1979), Tashil al-nazar wa-ta’gil
al-zafar (¢d. M.H. Sirhan, Beyrouth, 1981), Nasihat al-mulik (éd. H.M. Hadr, Kuwait, 1983)
et Al-nukat wa’l-"uyiin (ou le Commentaire d’al-Mawardi, 4 vol., éd. H.M. Hadr, Kuwait, 1982).
Sa grande encyclopédie de droit Safi‘ite, A/-Hawi al-Kabir, composée de 30 volumes, reste en
grande partie inédite. Mais le Kita@b al-ign@’, qui constitue un résumé de cet ouvrage, a été publié
(¢d. H.M. Hadr, Kuwait, 1982). Il est certain que cette ceuvre apportera aux chercheurs une
bonne matiére de recherche et de réflexion. A la vérité, une ligne de recherche est déja tracée.

La thése de Bensa'id, intitulée au départ, Dawlat al-hilafa (Publications de la Faculté des
Lettres et Sciences humaines de I’Université de Rabat, Série 6, sans date), s’inscrit dans cette
ligne de recherche. Elle occupe maintenant sa place dans notre bibliothéque mawardienne
contemporaine. Le livre est composé d’une Introduction (p. 5-19), de 5 chapitres (p. 20-130),
et d’une conclusion (p. 131-143). L’étude est suivie d’un chapitre extrait de I’ouvrage d’al-Mawardi
— il lui est en effet attribué — intitulé Nasihat al-mulik et jusqu’alors inédit. Les chapitres du

) Voir & ce sujet Razi, I'tigaddat firaq al-muslimin. Le Caire 1356/1938, p. 45.

BCAI 4 (1987) S. Bensa‘id: al-Figh wa’l-siyasa. Dirasa fi ’|-tafkir al-siyasi ‘inda ‘I-Mawardi, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

livre portent respectivement sur : I Le projet politique d’al-Mawardi; II. Le penseur poli-
tique et les conditions historiques; III. La représentation historique et la théorie politique;
IV. La problématique de I’'unité du pouvoir et de la continuité de I’Etat; V. L’Etat du Califat.

C’est donc la pensée politique d’al-Mawardi qui est traitée et débattue dans cet essai, non pas
proprement selon une perspective juridique ou économique ou administrative, mais plutdt sous
un éclairage philosophique et sociologique. L’auteur tient a ne plus voir dans les Akkd@m une
encyclopédie juridico-économico-administrative mise 4 la disposition des institutions du Califat
musulman, mais plut6t une théorie de I’Etat musulman ou il est question, au premier chef, d’une
construction conceptuelle jetant les bases de cet Etat. La notion de Califat représenterait dans
cette construction I’élément central. L’idée majeure a laquelle Bensa®id rattache sa thése consiste
a dire que «la problématique de la pensée philosophique en Islam était plutdt essentiellement
politique ». Entre les falasifa et les fugahd’, seul le langage est différent; la problématique demeure
la méme (p. 7). Selon cette perspective, la valeur d’al-M. vient précisément de ce qu’il a pu aller
au-dela de la simple législation pour le Califat, c’est-a-dire qu’il a su dégager les éléments
d’une théorie, absolue et bien déterminée, de I’Etat musulman. Mais quel genre d’Etat? L’Etat
du Califat. Le projet d’al-M. se trouve ainsi présenté : « La pensée politique d’al-M. nous montre,
dans sa quintessence, un projet politique intégral dans lequel le jurisconsulte 3afi'ite emploie
toute sa culture encyclopédique, tous les actes et fonctions qu’il a accomplis ou exercés, au profit
de ce projet. A la base de ce projet, on décéle une considération particuliére de la réalité poli-
tique de I’époque, une représentation personnelle de I’histoire de I’Islam qui le distingue d’avec
ses prédécesseurs aS‘arites et ses contemporains. On y voit également des solutions implicites
ayant comme but final le remaniement de la réalité politique » (p. 20). En effet, deux lectures
principales de I’ceuvre d’al-M., et plus précisément des Ahkam, ont été jusqu’ici données. La
premiére considére qu’en attribuant au califat la mission de « succéder a la prophétie (hilafat
al-nubuwwa) en vue de préserver la religion et d’administrer le monde de I’Ici-bas », la tAche
d’al-M. consistait & construire une théorie de I’Etat et du Califat conformément aux strictes
données de la Sari‘a. La théorie avancée par al-M. représenterait ainsi proprement la doctrine
politique de I’Islam méme. La deuxiéme prend al-M. pour un penseur politique réaliste qui se
soucie avant tout de puiser dans les réalités historiques, les éléments de sa pensée politique et
qui tente a tout prix d’orienter les Textes (révélés) pour étre en bonne entente avec les réalités
concrétes. Pour sa part, Bensa'ld adopte une vue intermédiaire. 11 estime que le projet politique
d’al-M. n’a pas pour base uniquement et seulement les impératifs théoriques de la Sari‘a (révélée),
mais aussi, et 4 titre égal, la logique des réalités historiques. Pour fonder sa thése, Bensa‘id
passe en revue les conflits du siécle et rattache la pensée d’al-M. au courant politique a$‘arite
représenté notamment par Bagillani et Bagdadi, et développé par al-M. lui-méme. En définis-
sant I’Etat dans le temps, il considére I’Etat du califat comme le prolongement de 1’Etat « pro-
phétique », donc garant de la $ari‘a et de la communauté; en le définissant dans I’espace, il se
trouve affronté aux questions économiques et sociales. Pour conclure, Bensa‘id rejette la thése
de Brockelmann qui reléve le caractére purement théorique et idéaliste de la théorie mawardienne
de I’Etat (p. 125), et affirme le fondement réaliste de cette théorie. Il accorde au penseur a¥‘arite
le droit de prétendre que sa théorie est seule capable de représenter la conception politique
authentique et absolue de I'Islam méme, mais il se donne le droit de rattacher cette théorie a la

BCAI 4 (1987) S. Bensa‘id: al-Figh wa’l-siyasa. Dirasa fi ’|-tafkir al-siyasi ‘inda ‘I-Mawardi, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 31

réalité historique et & I’époque méme de son auteur (p. 127-128). Une conclusion qu’il faudrait,
bien évidemment, entendre dans le sens de la thése avancée par Bensa‘id tout au départ (p. 20).

Le livre de Bensa‘id constitue un apport précieux dans les recherches mawardiennes ainsi
que dans les études relatives a la pensée politique de I’Islam classique. La thése qu’il défend
me parait juste. Mais elle n’est construite qu’a partir des 4hkdm, le Nasihat al-mulitk n’ayant
¢té que peu employé, encore que ’authenticité de ce texte ne soit pas évidente. Il est certain
que le livre aurait pu €tre beaucoup plus utile et révélateur si 'auteur avait pu se servir des textes
politiques d’al-M. dont j’ai cité les titres tout au début de cette présentation. II est vrai qu’ils
n’étaient pas jusqu’alors tous édités, mais tous existaient en manuscrits plus ou moins disponibles.
Néanmoins Deffort de Bensa'id est méritoire, il nous appelle surtout a déployer de nouveaux
efforts pour enrichir davantage, par de nouvelles recherches, la bibliothéque mawardienne contem-
poraine, ainsi que celle de la pensée politique en Islam.

Fehmi JADAANE
(Université de Jordanie, Amman)

Ridwan AL-SAYYED, al-Umma wa’l-§ama'a wa’l-sulta. Beyrouth, Dar iqra’, 1984.
24 x 16,5 cm., 274 p.

——, Mafdhim al-gama‘at fi ’l-islam. Beyrouth, Dar al-tanwir, 1984. 21 x 14 cm.,
141 p.

Les chapitres de ces deux livres de R. al-Sayyed se complétent heureusement. Ils représentent
une contribution de valeur a I’étude de la pensée politique de I’Islam classique. Comme les
autres travaux de ce jeune chercheur, ils ont pour but de déterminer, clarifier et développer les
fondements de base de la philosophie politique en Islam. R. al-Sayyed s’est distingué ces der-
niéres années par la publication d’un nombre de textes politiques musulmans inédits d’une
importance toute particuli¢re. Parallélement il poursuit des recherches dans le méme domaine.
C’est plus précisément la pensée politique « sunnite » qui attire son attention, et les deux livres
présentés ici en font exemple.

Le premier, Al-umma wa’l-fgamda wa’l-sulta (L’Umma, la communauté et ’autorité), est
un recueil d’études qui constitue la premiére partie d’une série de recherches sur le sujet. Il est
composé d’une Introduction méthodologique (p. 7-16) et de 9 chapitres : 1. Etude sur la for-
mation du concept d’Umma en Islam (p. 17-87). IIL. Les rapports dialectiques entre les deux
modeles politiques historiques : le modéle iranien ancien, et le modéle musulman médiéval
(p. 89-123). IIIL Les rapports dialectiques entre communauté, unité et légitimité dans la pensée
politique arabo-musulmane (p. 125-143). IV. Dialectique de la Raison et de la Tradition et
expérience historique de I'Umma dans la pensée politique arabo-musulmane (p. 145-175).
V. Raison et Etat en Islam (p. 177-200). VI. Avicenne, penseur politique et sociologue (p. 201-
222). VIL Etude sur la pensée politique d’al-Hamadani (p. 223-242). VIIL Une épitre d’al-
Sarif al-Murtada sur « La coopération avec le Sultan » (p. 243-257). IX. Autorité et savoir
dans la culture arabo-musulmane (p. 259-274).

BCAI 4 (1987) S. Bensa‘id: al-Figh wa’l-siyasa. Dirasa fi ’|-tafkir al-siyasi ‘inda ‘I-Mawardi, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



