46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 4

Al-RAzi (Fabr al-Din), al-Mahsal fi usil al-figh. Edité avec introduction et notes par le
Dr Taha Gabir al-‘Ulwani. Riyad, 1979-1980. Deux parties en 6 vol., 16 X 24 cm.

C’est un véritable monument que nous livre le Dr Taha Gabir al-"Ulwani par son édition
tant attendue du Mahsial d’al-Razi (m. 606/1209) {1). Cet ouvrage est important, non seulement
par sa taille mais aussi par sa composition. On a 13 un traité rigoureusement construit, c’est
une piéce maitresse de 1’édifice imposant que représentent les ouvrages d’usil al-figh. De I’euvre
encyclopédique de I’a¥‘arite al-Razi, de nombreux textes ont déji été publiés. Cependant, si,
parmi ceux-1a, le kalam, le tafsir, les commentaires d’Ibn Sina, la métaphysique, la physique,
voire la physiognomonie étaient bien représentés, les usiil al-figh n’avaient pas encore trouvé leur
éditeur scientifique. Rassemblant les nombreux manuscrits conservés de par le monde, le Docteur
al-"Ulwani a entrepris courageusement cette tdche (Liste des manuscrits : I (1), 64-66).

Le texte est aéré, plus de la moitié, il faut le dire, est constitué par les notes de ’éditeur qui
posséde une solide connaissance des questions d’ugil al-figh et de la bibliographie qui a trait
au Mahsil. Les variantes sont mises entre crochets et accompagnées d’une numérotation. Dans
une substantielle introduction (I (1), 27-88) — précédée d’une série de photos-échantillons des
manuscrits retenus (p. 5-25) —, le Dr al-"Ulwani situe I’auteur, donne une liste critique de ses
ouvrages, puis désigne la place du Mahsil dans I’ceuvre d’al-Razi. Aux p. 41-43, il fait une mise
au point qu’il est nécessaire de signaler. Il réfute, en effet, la thése énoncée par Muh. Hasan
al-‘Tmari dans son ouvrage sur al-Razi, et qui consiste & prétendre que 1’auteur du Mabhsil
refusait la validité du giy@s. L’attribution & ce dernier d’un kitab ibtal al-giyas par al-Qifti
(m. 624/1227), Ibn Abi Usaybi‘a (m. 667/1268) et al-Safadi (m. 696/1296) n’est certes pas suffi-
sante & asseoir cette thése. Il n’est que de connaitre les écrits d’al-Razi et ce qu’il dit du giyas
— le Mahsil n’y consacre pas moins de cinq cents pages — pour se convaincre qu’il s’agit d’un
titre erroné ou d’une fausse attribution.

Les deux tiers du dernier volume (II (3)) comprennent différents index et bibliographies
(p. 261-690). Celui des noms propres se contente d’indiquer les pages ou I’éditeur fait une notice
biographique des auteurs cités. Ce procédé est peu commode pour la lecture d’un ouvrage ol
Safivi est cité environ soixante fois, Aba Hanifa plus de trente fois, et ol reviennent également
trés souvent les noms de Bagqillani, Guwayni, Gazali, des Gubba’i, du qadi ‘Abd al-Gabbar et
surtout d’Abi ’I-Husayn al-Basri.

Rien d’étonnant & cela; dans sa Mugaddima, Ibn Haldiin (%) signale que le Mahsiil est comme
le résumé des ceuvres les plus représentatives en usil al-figh : le Burhan d’al-Guwayni, le Mustasfa
de Gazili, le Kitab al-“Ahd du qadi “Abd al-Gabbar et enfin le Mu'tamad d’Abii ’l-Husayn al-
Bagri, tous édités A 1’exception du K. al~"Ahd qui n’a pas été retrouvé. Comparant le traité d’al-
Razi et 'Thkam fi usiil al-ahkam d’al-Amidi, hanbalite passé a I’a§"arisme (m. 631/1233), Ibn

() 11 me faut signaler que cette somme m’a été  islamique de Riyad.
gracieusement envoyée, il y a quelques mois, 2 Mugaddima, Le Caire, p. 455. Cité aussi
par le Centre de Recherche de 1’Université par I’éditeur, Mahsal 1 (1) 28 et 58.

BCAI 4 (1987) al-Razi (Fahr-al-din): al-Mahsil fi usdl al-figh, éd. T.G. al-‘UlwdnT, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47

Haldin nous dit que leur méthode fut différente. Ibn al-Hatib (al-Razi) s’attachait a la diversité
des argumentations et des raisonnements, al-Amidi s’intéressait plutét & I’exposé des doctrines
et a la recension des auteurs concernés. Ibn Haldiin savait fort bien de quoi il parlait.

Le Mahsil débute par un chapitre préliminaire introduisant la discipline en question par
’analyse des notions et des procédés qu’elle met en jeu. Ces distinguos débouchent sur une défi-
nition des usal al-figh qui se veut exhaustive et un exposé explicatif du plan suivi dans le traité
(I (1) 91-231). Ce plan est construit selon des normes logico-scripturaires qui combinent les
exigences rationnelles et les présupposés de la foi. On y constate le souci du penseur al-Razi
de bien délimiter les domaines du kalam et celui des usiil al-figh. Le développement du traité
est sous-tendu par le théme du faklif. On a ainsi deux grandes lignes de recherche :

I — Celle des différentes voies indiquées (dal@’il) par I’auteur de la Sari"a, le Mukallif.

II — L’¢tude des critéres que le sujet du taklif (mukallaf) utilisera dans son examen rationnel,
la recherche des garanties dont il doit s’entourer et des qualifications qu’il doit
posséder.

I — Les différentes voies (dala’il) sont de deux sortes : rationnelles et scripturaires. Selon
al-Razi, seules ces derniéres sont concernées par les usil al-figh. En quoi il se veut rigoureuse-
ment a¥‘arite et se démarque ainsi des mu‘tazilites. On sait que selon ces derniers la raison peut
découvrir par elle-méme ce que par la suite la révélation (Sar) confirmera. Notons, en passant,
que auteur hanafite al-Gassas, dont j’ai analysé il n’y a guére le traité d’usil al-figh, ne craint
pas de parler de voie rationnelle & propos du giyas, tout en proclamant la suprématie du Coran
et de la Sunna.

Le giyas fait donc partie, selon al-Razi, des sam‘iyyat, en tant que le giyas opére sur le donné
révélé et que ses conclusions sont déduites a partir de ce donné. II faut donc distinguer dans le
donné révélé entre le formulé (mangsiis) et ce qui en est déduit (mustanbat).

Le donné expressément formulé comprend tout dire et tout acte provenant de ce au sujet de
quoi on ne peut se tromper : Dieu, le Prophéte, la Umma. L’acte n’ayant de valeur indicative
qu’accompagné d’un dire (I@ yadullu illd ma‘a ‘l-qawl), 1a force indicative de la parole aura le
pas sur celle de I’acte. Il en résulte la nécessité d’analyser le phénoméne du langage. On I’exa-
minera donc dans son contenu propre (datuhd) et ses différentes manifestations (‘awdriduhd),
qu’il s’agisse des modes étroitement rattachés a ’expression du contenu, a savoir la généralisa-
tion et la spécification (‘umiim et tahsis), ou qu’il s’agisse du sens équivoque (mugmal) ou expli-
cite et univoque (mubayyan) (I (1), 231-584).

L’examen du contenu a priorité sur celui de ’expression. Il est donc évident que les chapitres
concernant I’ordre et la défense précéderont (I (2), 5-510) les chapitres du “wmim et du tahsis
qui seront étudiés en I (2), 511-655 - I (3), 5-223. Ce sont, somme toute, les modes d’expression
de l’ordre et de la défense. Vient ensuite I’analyse du mugmal et du mubayyan, c’est-3-dire
I’aspect sous lequel I’ordre et la défense sont rattachés a leur mode d’expression (I (3), 225-
337). Aprés quoi viendra le chapitre concernant les actes (I (3), 359-417).

Mais du moment que les dala’il sont révélées (taridu), les unes en vue d’établir une régle,
les autres en vue de I’annuler, il faudra rédiger un chapitre sur I’abrogation (nash) (I (3),

BCAI 4 (1987) al-Razi (Fahr-al-din): al-Mahsil fi usdl al-figh, éd. T.G. al-‘UlwdnT, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

417-573). C’est alors que ’on pourra aborder ce qui, dans les usil al-figh, ne peut ni abroger ni
€tre abrogé.

a) L’igma’ est étudié en II (1), 17-302 selon le schéma classique des traités d’usil al-figh. Le
développement d’al-Razi rend compte de la complexité de la question reflétée par la grande
diversité des opinions des différentes écoles. Ici encore, les discussions d’al-Razi sont & cet égard
une mine précieuse de renseignements.

b) Du moment que les croyants qui n’ont pas été témoins oculaires et auditifs des paroles
et gestes du Prophéte sont pourtant tenus de s’y conformer, il faudra examiner I’authenticité
de la tradition qui rapporte ces dits et gestes. C’est le chapitre sur les ahbar (I1 (1), 304-681).

c) Avec le giyds on passe du dalil mansis au dalil mustanbat. Al-Razi y consacre une grande
partie du volume 2 de la seconde partie (p. 5-502). De la p. 31 4 la p. 175, il est question de la
validité probante du giyas (huggiyya) qu’il prend soin d’asseoir sur des arguments historiques
et logiques. Le procédé est examiné par le menu et il prend bien soin de faire le tour de tous les
problémes que pose le giyds : la notion de “illa (ratio legis) et ses différents aspects; les diffé-
rentes modalités du cas de base (as/) et les diverses maniéres d’y appliquer le cas dérivé (far).

Curieusement ni Abii Bakr al-Gassas ni Abl Bakr al-Dabiisi, auteurs hanafites, grands théo-
riciens du giy@s, ne sont cités dans ce chapitre. Ce n’est pourtant pas faute de les connaitre
puisque leurs noms figurent par ailleurs.

I — L’autre grande ligne de recherche en wusil al-figh est celle qui s’intéresse aux critéres
utilisés dans I’argumentation (kayfiyyatu ‘l-istidlal) et aux qualifications du sujet qui argumente
(mustadill). Le chapitre sur le targih (raisonnement montrant la prévalence d’une opinion sur
une autre) répond a la premiére question (II (2), 503-629).

Le second point pose les questions qui suivent :

1°) L’argumentateur est-il un spécialiste averti? Il faudra qu’il applique son effort personnel
(igtihad), d’our la nécessité de connaitre les conditions de 1’igtihdd et les qualifications
requises du mugtahid (II (3), 5-92).

2°) L’argumenteur est-il un profane (“@mmi)? Il lui faudra consulter les compétences en la
matiére. Il est donc nécessaire de connaitre les qualifications requises du consulté et du
consultant (al-mufti wa’l-mustafti) (IL (3), 93-128). L’A. termine par la mention des cas
ol les mugtahidiin sont en désaccord au sujet des voies qui ménent aux régles (ahkam)
de la Sari‘a (I (3), 129-148).

Il ressort de ce plan que le souci primordial d’al-Razi est de ne laisser place & aucune faille
qui }ézarderait 1’édifice rigoureusement cimenté par les impératifs du taklif c’est-a-dire de la
volonté du Mukallif. 11 lui est impossible par cela méme d’échapper a certains arbitraires qui
ont trait d’ailleurs a la formulation de sa pensée plutdét qu’au contenu de celle-ci. Ainsi, le fait
de ranger le giyds dans la catégorie des sam‘iyyat nous parait un pur artifice de présentation
tendant a atténuer une trop grande distorsion entre ’optique fidéiste et le procédé rationalisant.

BCAI 4 (1987) al-Razi (Fahr-al-din): al-Mahsil fi usdl al-figh, éd. T.G. al-‘UlwdnT, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 49

Il n’en demeure pas moins que I’effort de systématisation d’al-Razi aboutit 4 un résultat qui
reléve du tour de force. En effet, I’auteur du Mahsiil parvient & intégrer dans son systéme les
données du mu‘tazilisme jusqu’a une certaine forme de symbiose, du moins avec le mu‘tazilisme
épuré de la dangereuse notion de hdal, celui d’Abii ’-Husayn al-Basri al-Mu‘tazili (V).

Pour terminer, nous saluerons 4 nouveau le courage et le mérite du Dr al-"Ulwani pour sa
généreuse et fructueuse contribution & la connaissance d’un texte fondamental pour la pénétra-
tion de la pensée islamique.

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Sa‘id BENSA'ID, al-Fiqh wa’l-siydsa : Dirasa fi ’I-tafkir al-siyasi ‘inda ’lI-Mdawardi. Beyrouth,
Dar al-hadata, 1982. 23 x 16 cm., 157 p.

La valeur de I’ceuvre accomplie par Abi °l-Hasan al-Mawardi (m. 450/1058) a été remarquée
depuis longtemps déja. La langue frangaise a connu les Statuts gouvernementaux de Fagnan
en 1915, et plusieurs islamologues éminents contemporains, dont H. Laoust et M. Arkoun,
lui ont consacré des études importantes. Les penseurs arabo-musulmans de la Nahda lui
réservent un accueil tout particulier. Les Ahkam al-sultaniyya, et la Mugaddima d’Ibn Haldin
inspirent nettement leurs projets de progrés. Dans mon Usus al-tagaddum ... (Beyrouth 1979
et 1982), j’ai relevé la vision du monde d’al-Mawardi et je 1’ai en quelque sorte identifiée 3 celle
méme congue par les penseurs musulmans modernes et contemporains. Et depuis quelques
années les ceuvres inédites de ce maitre as‘arite, mu‘tazilisant dans les usil, §afi‘ite dans les furir",
ne cessent d’attirer, avec un zéle indéniable, I’attention des « pécheurs de manuscrits ». Ainsi
ont été publiés : Adab al-qadi (éd. M.H. Sirhan, Bagdad, 1*° partie 1971, 2° partie 1972),
Al-tuhfa al-mulikiyya fi ’l-adab al-siydasiyya (nouvelle édition par F. “Abd al-Mun‘im, Alexan-
drie, 1977), Qawanin al-wizara (éd. Ridwan al-Sayyed, Beyrouth, 1979), Tashil al-nazar wa-ta’gil
al-zafar (¢d. M.H. Sirhan, Beyrouth, 1981), Nasihat al-mulik (éd. H.M. Hadr, Kuwait, 1983)
et Al-nukat wa’l-"uyiin (ou le Commentaire d’al-Mawardi, 4 vol., éd. H.M. Hadr, Kuwait, 1982).
Sa grande encyclopédie de droit Safi‘ite, A/-Hawi al-Kabir, composée de 30 volumes, reste en
grande partie inédite. Mais le Kita@b al-ign@’, qui constitue un résumé de cet ouvrage, a été publié
(¢d. H.M. Hadr, Kuwait, 1982). Il est certain que cette ceuvre apportera aux chercheurs une
bonne matiére de recherche et de réflexion. A la vérité, une ligne de recherche est déja tracée.

La thése de Bensa'id, intitulée au départ, Dawlat al-hilafa (Publications de la Faculté des
Lettres et Sciences humaines de I’Université de Rabat, Série 6, sans date), s’inscrit dans cette
ligne de recherche. Elle occupe maintenant sa place dans notre bibliothéque mawardienne
contemporaine. Le livre est composé d’une Introduction (p. 5-19), de 5 chapitres (p. 20-130),
et d’une conclusion (p. 131-143). L’étude est suivie d’un chapitre extrait de I’ouvrage d’al-Mawardi
— il lui est en effet attribué — intitulé Nasihat al-mulik et jusqu’alors inédit. Les chapitres du

) Voir & ce sujet Razi, I'tigaddat firaq al-muslimin. Le Caire 1356/1938, p. 45.

BCAI 4 (1987) al-Razi (Fahr-al-din): al-Mahsil fi usdl al-figh, éd. T.G. al-‘UlwdnT, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



