1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 41

(cf. Sezgin I 526; et déja Brockelmann, Suppl. I 76). D’autre part et surtout, & propos du n° 1266,
les auteurs continuent d’affirmer, comme De Slane, que le traité théologique placé en téte du
volume est affecté d’un titre erroné, et que le véritable (conformément, disait De Slane, & une
indication de Haggi Halifa) serait a chercher dans les phrases de la fin (f° 112 v°) : gawati® fi
qawd’id al-"aqa’id. En réalité, le titre indiqué : al-Ir§ad fi usil al-din (figurant a la fois sur la page
de titre et sur la tranche) est bien le bon : il s’agit tout simplement de I’fr§ad de Guwayni,
comme on s’en rend compte aussitdt si I’on compare la liste des chapitres fournie dans la notice
a celle de I’Iriad. 11 est incompréhensible qu’on n’ait pas eu 1’idée de faire cette vérification.
La chose est d’autant plus étonnante que ce manuscrit de 1’7r§ad a été identifié comme telily a
longtemps par Luciani, 'auteur de 1’édition-traduction parue en 1938 : Luciani le mentionne
a la fin de sa traduction (p. 363, deux derniéres lignes), et son édition en fait constamment état,
sous la lettre P (voir p. 1 de cette traduction).

On s’étonnera aussi qu’a propos du K. al-Milal de Sahrastani (n°¢ 1406-07), les auteurs
signalent exclusivement la trés médiocre édition d’al-Wakil (Le Caire, 1968), et passent sous
silence 1’édition critique — unique a ce jour — de Badran, parue au Caire en 1951-1955 (qu’al-
Wakil a tout simplement plagiée).

Je profite de 1’occasion pour signaler, dans le tome précédent, une autre erreur, que je n’avais
pu relever a 1’époque. Le n® 790, intitulé al-Mahsal fi “ilmi ‘l-usil, n’est pas, en dépit d’un titre
identique, le Mahsil de Fahr al-din al-Rédzi, mais — comme le dit expressément la notice en
latin — un abrégé du Mustasfa de Gazili (voir f° 1 r° les titres des quatre quzbs). Son auteur
est un certain Jl 41, olt il faut lire sans doute al-Huwari (et non al-Hwirazmi, comme le dit
la notice en latin), c’est-d-dire probablement Rustam b. Sa‘d al-Huwari, un §afi‘ite contempo-
rain de Sam‘ani, et dont Subki dit qu’il a étudié le figh & Bagdad sous la direction de Gazali
(cf. Tabagat, nouvelle éd. du Caire, t. VII, 1970, p. 84-85). Signalons que le véritable Mahsil de
Razi vient d’étre édité — excellement — en Arabie saoudite; il en est rendu compte ici-méme p. 46.

Ces défaillances — inévitables — posent un probléme général. On parle beaucoup aujour-
d’hui (beaucoup trop) de recherche collective, de travail d’équipe, etc. S’il est un domaine ol
une telle approche s’impose, c’est bien celui des catalogues. Nul n’est omniscient; & moins de
concerner une catégorie trés limitée de textes, un catalogue ne devrait plus étre P’ceuvre d’une
seule personne, eiit-elle la fantastique érudition d’un Vajda (ou d’un Brockelmann, ou d’un
Sezgin, qui, eux aussi, se trompent souvent). Il serait bon en tout cas que les notices préparées
par Vajda pour les prochains volumes fassent I’objet d’une révision, méme rapide, de la part
des spécialistes concernés.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

G.H.A. JuynBoLL, Muslim Tradition. Studies in Chronology, Provenance and Authorship

of Early Hadith. Cambridge, Cambridge University Press, 1983 et 1985, 273 p.

Voici un ouvrage qui bouscule les convictions a I’intérieur méme du cadre de la tradition.
Dans cette étude écrite, il le dit expressément, a I’intention des Musulmans, 'auteur se propose

BCAI 4 (1987) G.H.A. Juynboll: Muslim Tradition. Studies in Chronology, Provenance and Authorship of Early Hadith, recensé par J. Sublet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

de soumettre a la critique historique non pas le textes de traditions (4adif) mais leur transmission.
Qui est & Iorigine de la mise en circulation d’une tradition, oli et & quelle époque est-elle véhi-
culée, de quels noms se composent la ou les chaines (isna@d) de transmetteurs responsables de la
pérennité des traditions. La dimension géographique et humaine de la Sunna prophétique est
ainsi analysée et ceci en fonction de I'idée selon laquelle la mise par écrit de la tradition se situe
— Pauteur est d’accord en cela avec Nabia Abbott plutdt qu’avec Goldziher, Schacht et Sezgin —
a partir du régne du calife omeyyade “Umar II, 4 la fin du premier siécle de I’hégire, 4 une période
ou les autorités interviennent pour poser la question de savoir ce qui est halal et haram (licite
et illicite), au contraire de leurs prédécesseurs qui s’intéressaient a la tradition dans la mesure
ol ils pouvaient lui appliquer les critéres de distinction entre fuda’il et matalib (vertus et vices).

Cinq chapitres trés denses composent "ouvrage. Leurs titres :

1. Essai de chronologie des origines de la tradition musulmane.

2. Roéle des cadis dans la diffusion des traditions.

3. Tradition du man kadaba et interdiction de pleurer les morts : une recherche sur les tra-
ditions récurrentes (mutawdtir).

4. Essai de critique de la tradition musulmane : les recueils de biographies, « mine » de noms
de transmetteurs.

5. « Considérer une tradition comme valable implique que ’on connait ses transmetteurs ».

La juxtaposition de ces titres peut donner I’impression d’un ensemble un peu heurté. Il s’agit
en fait d’une suite de cinqg essais sur le méme théme, rédigés 3 la faveur de séminaires au cours
desquels G.H.A.J. aborde la critique de la transmission sous des angles différents. Le lecteur
y trouve son avantage, chaque chapitre formant un tout avec une introduction et une conclu-
sion clairement annoncées, un matériau scientifique abondant, mis en forme dans un style sans
effets littéraires (une phrase = une information). Les chapitres sont assortis de notes, d’une
bibliographie exhaustive, d’index. Des annexes fournissent des listes de noms : les éléves les
plus connus d’al-Hasan al-Basri, ceux d’Anas b. Malik, 237 cadis parmi les plus anciens, classés
a I’intitulé des 66 cités ou régions dans lesquelles ils ont exercé leur fonction, 47 auteurs d’ouvrages
pour la plupart perdus et qui sont cités par Ibn Hagar al-‘Asqalani dans son Tahdib al-Tahdib,
enfin : les chaifnes de transmission aboutissant & Ibn Hatim.

C’est dans le Tahdib d’Ibn Hagar, recueil de 7.300 biographies de transmetteurs ayant vécu
dans les trois premiers siécles de I’hégire (ceci sans compter les noms des maitres et des éléves
de chacun), que G.H.A.J. a puisé une grande part de la matiére de référence qu’il a utilisée dans
son chapitre 4 consacré aux recueils de transmetteurs; chapitre que nous trouvons particuliére-
ment séduisant dans la mesure ol ’auteur y fait découvrir les mécanismes qui régissent la consti-
tution des chaines de transmission et leurs éventuelles forgeries. On sait que, pour étre valable,
une chaine (isnad) doit €tre composée de noms de personnages qui se sont succédé verticalement
dans le temps, et dont les dates de vie attestent qu’ils ont pu se rencontrer pour recevoir et trans-
mettre le texte de la tradition. Ces personnages doivent avoir une identité bien établie et, si leurs
noms figurent en abrégé dans le libellé de la chaine, on peut se reporter aux ouvrages

BCAI 4 (1987) G.H.A. Juynboll: Muslim Tradition. Studies in Chronology, Provenance and Authorship of Early Hadith, recensé par J. Sublet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43

biographiques tels que le Tahdib pour retrouver leur nom avec toutes ses composantes. En
analysant cas cas de figure extrémes, I’auteur met en lumiére plusieurs problémes propres 3
I’onomastique arabe.

Premier cas de figure : le nom d’un transmetteur est celui d’un traditionniste bien connu, ici :
Hafs b. "Umar, dont la notice biographique figure dans les répertoires. Mais certaines isnad portent
le nom de plusieurs Hafs b. “Umar qui ne sont que des homonymes du grand traditionniste.
Si on se reporte aux répertoires biographiques, on constate qu’il s’agit de transmetteurs de moindre
importance ou de personnages fictifs avec des notices forgées. La mention de ce nom dans les
chaines préte a falsification, ou a4 confusion avec d’obscurs transmetteurs.

Second cas : un transmetteur de renom porte un nom trés rare, ‘Ikrima par exemple. Ce nom
est d’autant plus rare qu’on a Uimpression que ’homme célébre a pris toute 1’intelligence du
nom et que les parents évitent de nommer leurs enfants du méme nom que lui. La encore, on
constate que plusieurs “Tkrima figurent dans les isnad. Ce sont des ‘Ikrima que 1’on pourrait
dire de qualités différentes, qui ont ou n’ont pas existé ainsi qu’on le constate en examinant leur
notice biographique, mais dont la mention a pour effet de donner un degré de qualité plus ou
moins élevé aux traditions qu’ils accompagnent. Il y a une sorte de « cote ‘Tkrima ».

Troisiéme cas : Abil Ishdq est une kunya répandue. Dans une isndd de renom, Abi Ishiq
est bien entendu celui qui par ailleurs se nomme al-Sabi'i. Mais de nombreux Abii Ishiq sont
désignés par ce seul élément de leur nom et prennent place dans les chaines de transmission.
Ils laissent le lecteur supposer, comme pour les cas précédents, qu’il a affaire au grand trans-
metteur de ce nom. A cette différence cependant que les Abu Ishiq obscurs n’ont pas besoin
d’étre inventés, ils ont réellement existé, on a I’embarras du choix et les notices les concernant
correspondent & des personnages réels.

Quatriéme cas : des noms sont créés par les savants en matiére de transmission, spécifique-
ment pour combler un vide dans une chaine de transmetteurs. Et ces noms, souvent réduits a
un ism, ne sont pas choisis au hasard : ils ont un sens, tel Tabit, mot dont la signification est
« fiable », «slr », et paradoxalement utilisé pour servir & combler des lacunes, au point qu’on
est en droit de soupgonner une isndd qui comprend un Tabit d’avoir été forgée ou d’étre peu
fiable. Certains de ces noms forgés sous forme de ism sont méme accompagnés d’un autre
¢lément de leur nom fictif, sous la forme par exemple d’une kunya, le second élément occupant
une fonction de redondance par rapport au premier, tels Sa‘id ibn Abi Sa‘id (Sa‘id fils du pére
de Sa'id). Notons que cette forme peut aussi signifier que le Sa‘id en question est né de pére
inconnu, ce que G.H.A.J. a relevé par ailleurs.

Enfin, lauteur fait état d’un phénoméne singulier, & savoir que certains transmetteurs sont,
du fait de leur immense science, surnommeés au moyen du ism d’un transmetteur célébre; on a
par exemple le cas d’un personnage appelé Su'ba, du nom d’un illustre prédécesseur, mais qui
se trouvera mentionné dans les isndd sous ce nom-surnom, sans que rien vienne le distinguer
de son modéle.

L’auteur fait encore état de phénoménes curieux, tels ces noms qui, comme par exemple
Ibn Sihab al-Zuhri, sont en réalité des noms génériques qui recouvrent un groupe de gens portant
la méme nisba al-Zuhri et qui apparaitront donc collectivement dans le cours d’une isnad. 1l

BCAI 4 (1987) G.H.A. Juynboll: Muslim Tradition. Studies in Chronology, Provenance and Authorship of Early Hadith, recensé par J. Sublet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 4

met par ailleurs en relief, entre autres remarques sur la géographie de la transmission, la rivalité
existant entre les centres réputés pour le nombre et la qualité de leurs traditionnistes, ainsi que
le réle important des cadis dans ce domaine du hadit, réle souvent négligé dans la mesure ou
on inscrit plut6t les cadis dans le cadre de I'histoire des écoles juridiques et de ’administration
judiciaire.

Feu croisé de questions qui invite a une lecture plus aigué des traditions et des sources bio-
graphiques. Un essai qui trouvera sa place entre les sources premiéres et les études parfois
conventionnelles, ou trop prudentes, de la tradition musulmane.

Jacqueline SUBLET
(C.N.R.S., Paris)

Raif Georges KHOURY, ‘Abd Alléh Ibn Lahi‘a (97-174]715-790), juge et grand maitre de
l’école égyptienne, avec édition critique de I'unique rouleau de papyrus arabe conservé
a Heidelberg. Wiesbaden, Harrassowitz, 1986. 17 x 24 cm., 360 p.

Tous les travaux de R.G. Khoury ont trait en gros & un méme objet : 1’étude de la tradition
islamique aux tout premiers siécles. Il a entrepris notamment, dans une série intitulée Codices
Arabici Antiqui, de publier des documents fort anciens quant a leurs auteurs ef, éventuellement,
quant aux dates des manuscrits : 1) deux textes attribués a Wahb b. Munabbih (m. vers 110)
et conservés dans deux papyrus de Heidelberg, dont 1’'un porte la date de 229, laquelle date,
selon Kh., serait « la plus vieille qu’un manuscrit littéraire connu ait jamais porté dans la culture
islamique » (fbn Lahi‘a p. 225); 2) le K. al-Zuhd d’Asad b. Miisa (m. 212), un disciple de cet
Ibn Lahi‘a dont il va étre ici question; 3) le K. Bad’ al-haly wa-qisas al-anbiya’ d’Abi Rifi‘a
b. Watima al-Farisi (m. 289), ol les références & Wahb b. Munabbih occupent « la premiére
place » (Ibn Lahi‘a p. 90). Vient cette fois, en n° 4, I’édition critique d’un rouleau de papyrus,
conservé, comme plus haut les deux textes de Wahb, a I’Université de Heidelberg (ou
enseigne Kh.).

La formule utilisée dans le sous-titre est & prendre a la lettre : il s’agit bien, selon Kh., du
« seul rouleau de papyrus qui nous soit arrivé de toute la culture islamique jusqu’a présent »
(p- 2; cf. également p. 68 et 181). Des papyrus arabes existent certes en grand nombre, on le sait;
mais sous la forme du rouleau (en arabe : sahifa) — d’usage courant, dit Kh., dans I’Egypte
islamique des premiers siécles —, c’en serait bien 1’unique exemplaire actuellement connu. Sur
la date, au moins approximative, de cette sahifa, Kh., en dépit de promesses répétées (cf. p. 89,
n. 7 et p. 232, 1°* §), ne dit malheureusement rien, sauf qu’elle est vraisemblablement « de I’époque
de ses transmetteurs » (p. 232); ce qui impliquerait, 14 encore, une date fort reculée, les trans-
metteurs en question étant des disciples directs d’Ibn Lahi‘a : “Utman b. $alih (m. 219) et “"Abd
Alldh b. Wahb (m. 197).

Le rouleau, qui compte 422 lignes, est une suite d’environ 200 traditions, dont la plupart (les
trois quarts) sont rapportées d’aprés Ibn Lahi‘a (cf. p. 68), d’olt I’habitude qui s’est prise de
parler en I'occurrence de la sahifat Ibn Lahi’a, bien que ce personnage n’en soit, en fait, que

BCAI 4 (1987) G.H.A. Juynboll: Muslim Tradition. Studies in Chronology, Provenance and Authorship of Early Hadith, recensé par J. Sublet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



