32 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 4

Demeure, ainsi que le reléve N. Tomiche dans une passionnante préface, 1’intérét d’un essai
qui parvient a croiser habilement les images romanesques de la femme avec le sort peu enviable
que lui réservent les lois religieuses et les conventions humaines — celles-ci beaucoup plus que
celles-1a, a en croire ’auteur — des sociétés musulmanes, et c’est avec d’heureuses nuances que
F. A.-A. met la derniére main a un portrait fidéle du patriarche et a un compte rendu admiratif
de sa réussite littéraire.

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux IlI)

‘Abd Allih AL-BARADDUNI, Funin al-adab al-Sa°bi fi ’I- Yaman. San‘a’ (?), 1981.24 x 17 cm.,
598 p.

Avant les treize pages d’errata (!) qui cloturent le volume, une page publicitaire nous apprend
que M. al-Baraddiini a écrit en dix ans sept recueils de poémes qu’il a réunis en deux volumes
en 1979. A la date de 1981, il avait édité trois études sur la poésie arabe et la littérature popu-
laire yéménite, et trois autres se trouvaient sous presse en 1981. Gréace a Christian Robin, que
je remercie ici, j’ai pu compléter quelques lacunes de mon information sur le Yémen et sur ce
chercheur yéménite — et, notamment, apprendre que ce n’est pas un universitaire mais un érudit,
aveugle et solitaire, passionné de littérature.

N’étaient les allusions & I’histoire contemporaine, I’emploi de quelques néologismes et la
place accordée au nationalisme, on croirait avoir affaire a I’ceuvre d’un adib du Moyen Age.
L’économie générale de 1’ouvrage appellerait bien des réserves de la part d’un lecteur exigeant :
les répétitions sont nombreuses et une question donnée n’est jamais traitée une fois pour toutes,
on y revient dans plusieurs chapitres, sans crier gare. Ainsi le chapitre V intitulé « Les chants
populaires » semble d’abord ne devoir traiter que de thémes de chansons, mais, dans la deuxiéme
partie, il passe en revue deux nouveaux types de chants qui n’avaient pas été évoqués dans les
deux chapitres précédents dont on aurait pu croire qu’ils faisaient le tour de la typologie yémé-
nite en la matiére. Mais, surtout, il apparait regrettable de ne trouver nulle part une étude
systématique des caractéristiques dialectales yéménites. Si 1’on sait s’armer de patience, on
glanera des informations intéressantes — surtout en lexicographie. La présence d’un mot peut
attester I'origine d’un document folklorique. Ainsi & propos du gat, cette plante a effet eupho-
risant si appréciée la-bas : la botte de ces branches s’appelle zarba (pl. zirab) a Magrib “Ans
et Utma, alors qu’elle prend le nom de rabta ou marbat & San"a’, Damar et Yarim, et est dési-
gnée par kalwat autour de Ta‘izz (p. 173). On regrettera également 1’absence de tout exposé un
peu étoffé sur les rythmes en vigueur et, le livre refermé, on se demande ce qui peut bien fonder
la distinction faite ici entre chansons rurales et chansons citadines. Cependant ce livre est
utile et, pour en rendre compte, on regroupera I’information qu’il apporte sous trois rubriques :
contes, poésies et chansons, proverbes.

*
* *

Les contes. L’auteur n’en a pas fait une recension personnelle. Ceux dont il parle, il les emprunte
4 un recueil paru vers la fin des années cinquante : Hikayat wa-asatir yamaniyya de “Ali Muhammad

BCAI 4 (1987) ‘A.A. al-Baraddlni: Fundn al-adab al-$a‘bi fi ‘l-Yaman, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 33

‘Abduh. On retiendra peu de chose de ses propositions de datation (une fourchette de 400 a
50 ans avant I’époque actuelle pour le conte de Wasila, p. 36!). On n’est pas trés convaincu non
plus que les contes d’« analphabétes » soient ceux qui parlent de la terre, de litiges et de guerre,
tandis que ceux ol il est question de djinns et d’envofitement seraient dus aux fugaha’. En revanche,
ce qui est dit des contes eux-mémes ne manque pas d’intérét. La terre, les djinns, I’amour, inspi-
rent des récits qui en évoquent d’autres (Barbe bleue, le Petit Poucet, (Edipe) mais qui, en méme
temps, rendent un son original, ne serait-ce que par cette habitude de donner un nom au lopin
de terre suivant sa forme (p. 18). La fernme, remarque I’auteur, joue un rdle essentiel dans la
transmission des récits et peut-étre méme dans leur confection; or les héroines de ces aventures
fantastiques ont rarement le beau rdle, a I’exception des méres. Alors qu’on ne trouve qu’un
nom pour ’ogre (Gargiif), ’ogresse — et plus généralement la « sorciére » — est évoquée sous
des noms différents suivant les régions et son apparence physique (Dagra, Habda’, Sayyad,
Umm al-gibyan).

On rattachera a cette partie concernant les contes les monographies que I’auteur consacre
a deux personnages historico-légendaires. Ahmad Ibn ‘Alwan aurait vécu au 7¢/13° s., époque
troublée oll ce mystique aurait choisi de prendre la défense du peuple opprimé et torturé au
lieu de s’occuper de son seul salut; il devait devenir le héros de contes extraordinaires; certains
groupes de guérisseurs — les “Alwaniyyiin — se réclament de lui, tandis que, d’une fagon générale
on fait appel a Iui quand on a perdu quelque chose (cf. St Antoine de Padoue). Le « Sage du
peuple », “Ali b. Zayid, est un personnage encore plus mythique, puisqu’on ne peut savoir quand
ni ou il vivait; on lui attribue de nombreux poémes ou dictons en vers — souvent des proverbes
agraires — qui sont 4 I’origine d’anecdotes qu’ils sont censés illustrer. On pense évidemment
a Hésiode, Les travaux et les jours; le chercheur russe Anatoli Agaritchev a recensé et publié
tout ce qu’on place sous le nom de B. Zayid.

Poésies et chansons. Considérations thématiques, rythmiques, ethnologiques, politiques, se
meélent. Le plus simple est de donner successivement les différents types recensés.

— zamil (pl. zawamil). A la suite d’un incident quelconque, un individu (qu’on appelle
badda” = D’inventeur, le créateur) compose deux ou trois hémistiches (le zamil) que les autres
personnes présentes apprennent. Quand le meneur de jeu estime le moment venu, il donne le
départ d’une déclamation a plusieurs voix, divers groupes brodant sur le théme donné. 1l s’agit
d’une poésie guerriére & 1’origine, puis d’une poésie politique; finalement le zamil sert également
a animer certains rassemblements (célébration de mariages).

— mahgal. Cette appellation est valable dans le centre, tandis que dans le nord on parle
de magrad, dans le Tihama de mahyad, et de tahyid chez les nomades. Comme dans le cas du
zamil, ce chant, entrainant, accompagne la guerre, un déplacement (retour du paturage ou d’un
voyage), un travail agricole (pendant les mois de ‘a/lgn = saison verte, les femmes fauchent le
fourrage et les hommes travaillent dans les champs de mais), la construction. Des groupes
se répondent, le rythme des chants dépendant de la nature de 1’occupation. A [’origine

5

BCAI 4 (1987) ‘A.A. al-Baraddlni: Fundn al-adab al-$a‘bi fi ‘l-Yaman, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

quelqu’un — qu’on appelle hdgil — improvise deux hémistiches, puis ses compagnons chantent
en cheeur un refrain trés court, le Aagil répéte les deux hémistiches, etc... Le contenu du
mahgal n’est pas forcément en rapport avec une activité agricole, il peut étre inspiré par un
fait d’actualité.

— didhiyya. A Torigine c’est le nom d’une jeune fille de la haute société qui avait « fauté »
avec son cousin; I’'Imdm avait dfi intervenir personnellement pour la punir; I’imagination et
la verve populaires se sont emparées du fait divers pour flétrir 'immoralité de la classe possédante.
Les chants n’ont pas plus de trois hémistiches et le refrain est toujours : aman ya@ nazil al-wadi
aman.

— mahyad. Lors d’un décés les femmes chantent le nawah et les hommes le tahbil. C’est
aprés la période de condoléances que ’on chante le mahyad. C’est en général un chant collectif,
mais il en existe une variante individuelle qui est interprétée soit dans un lieu retiré soit pendant
un travail bruyant qui masque un peu la voix de ’exécutant. Ce gofit du mystére se retrouve aussi
dans les paroles, car les circonstances de la mort et I’identité du défunt peuvent é&tre laissées
dans le vague. Mais le mahyad concerne aussi bien d’autres circonstances (voir ce qui a été dit
a mahgal).

— balah. Chant de noce ou de réjouissance. Un tambourinaire ou un joueur de fliite joue
un prélude, puis un chanteur chante trois vers introductifs qui seront repris par des cercles de
20 a 30 personnes, puis des poétes se présentent et, & tour de rdle, improvisent en une sorte de
joute (musd@ara) en conservant la rime donnée par le premier poéte. Ce « jeu d’al-balah » peut
durer deux heures, et il arrive que les choses se gitent quand les poémes tournent i la satire.

— quatre autres chants sont rapidement évoqués a I’occasion du chapitre consacré 3 un
célébre poéte compositeur yéménite : Mutahhar al-Iryani dont la chanson Y& dayir al-hayr,
inspirée par les chants de moisson, est considérée comme le « tube » des années 70. Ce sont
al-razfa al-hasidiyya et al-"idiyya al-"ansiyya (rythmes guerriers), lu'bat al-qamar (danse et chant),
ugniyyat al-hal (chants échangés entre parents de la mariée et invités au mariage).

Les proverbes. On leur a consacré prés de 200 pages, donc environ le tiers du livre. Mais il
est malaisé d’en parler, car c’est la partie la moins précise, celle ol la fantaisie et la naiveté de
I’auteur se donnent le plus libre cours. Il expose sa philosophie de la vie qu’il émaille de pro-
verbes. Ceux-ci sont cités et glosés dans le cadre de questions attendues (femme, fortune, courage
et lacheté) ou de considérations plus insolites (la rumeur, commencements et fins, qualité et
quantité). Méme si 'une des rubriques a un titre prometteur (« ’authentique et le rapporté »),
jamais on ne peut étre assuré que les maximes présentées sont effectivement yéménites. Apparem-
ment celles d’entre elles qui pourraient 1’&tre sont probablement nettement moins nombreuses
que celles qu’on trouverait dans n’importe quel recueil classique de proverbes arabes. D’ailleurs,
sur le Yémen, on peut se référer & al-Amtal al-yamaniyya ’Isma‘il b. “Ali al-Akwa’, 17 éd. 1968,
Dar al-Ma‘arif, Le Caire, 2¢ éd. 2 vol. 1985.
Charles VIAL
(Université de Provence)

BCAI 4 (1987) ‘A.A. al-Baraddlni: Fundn al-adab al-$a‘bi fi ‘l-Yaman, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 35

Mustafa FAsi, al-Batal fi 'I-qissa al-tinusiyya hatta ’l-istiglal. Alger, 1985. 24 x 15,5 cm.,
528 p.

L’auteur, Algérien, a d’abord obtenu & 1’Université d’Alger un DEA pour une étude sur la
nouvelle tunisienne. Mais c’est & 1’Université de Damas qu’il a présenté, pour le doctorat, sa
thése sur « Le héros dans la nouvelle tunisienne jusqu’a I’indépendance », avant d’éditer son
livre a Alger.

La préhistoire de la nouvelle tunisienne semble commencer vers 1910 : un article didactique,
la reprise pure et simple d’une nouvelle de I’Egyptien Manfaliiti dont le nom n’est pas mentionné,
la reprise d’une nouvelle du Libanais Gabran — dont le nom est indiqué cette fois — et, un
peu plus tard, deux récits tunisiens glorifiant les victoires remportées par les Turcs sur les Armé-
niens et les Grecs. En réalité, il n’y a rien de valable qui soit publié avant 1930. On note simple-
ment que les Tunisiens, grice aux revues, découvrent romanciers et nouvellistes aussi bien euro-
péens (Boccace est lu en traduction dés 1862) qu’arabes orientaux.

Les nouvellistes des années trente sont a rattacher & une revue al~‘Alam, qui prendra ensuite
le nom de al-“Alam al-adabi. Les Zin al-‘Abidin al-Saniisi, “Abd al-*Aziz al-Waslati, “Abd
al-Haliq al-Ba¥ri§, Mustafi Hurayyif, al-Tigani Ben Salim et, & partir de 1935, Muhammad
al-"Uraybi, y font leurs premiéres armes. Tous ces écrivains sont en méme temps critiques
littéraires. Mais dans ce domaine de la critique c’est ‘Ali al-DGi*agi qui apporte réellement un
souflle nouveau. Il se moque des « vicilles lunes », les Egyptiens al-Mézini, Taymir, La$in, et
se range aux cOtés des étoiles montantes de 1’époque : les Libanais “Awwad et Taqiyy al-Din,
et dit le plus grand bien de son compatriote “Abd al-Rahmin al-Firisi (I’auteur de *Ammi
Busnag).

Cette revue a vraiment été une école de la nouvelle de 1930 & 1932, Puis d’autres périodiques
prennent le relais comme al-Zaman, ou le mordant Mahmiid Bayram al-Tiinisi a une rubrique
appréciée; et, aprés la libéralisation des publications aprés 1936 (Front Populaire), bien des
revues paraissent ol nouvelles et critiques sont publiées, la plupart étant animées par la frondeuse
association Tapt al-sir.

Pendant la deuxiéme guerre mondiale, un seul nom émerge, celui de Mahmid al-Mas‘adi
pour ses « nouvelles philosophiques, existentialistes » (p. 122). A la veille de I’indépendance,
il faut mentionner al-Tahir Qiga, Muhammad Farag al-Sadili, “Abd al-Wahid Braham, Mustafa
al-Farisi, al-Tayyib al-Takriti. Et si I’on veut étre tout a fait complet, on ajoutera ce que M. Fasi
appelle des « essais de récits » édifiants ("Ayya¥ Mu‘arraf) ou populaires (Muhammad al-Marziigi)
ou humoristiques et caricaturaux (‘Abd al-Razziaq Karbaka) ou & base de faits divers (I’avocat
Mahmiad al-Bagi).

Les 400 pages qui suivent étudient 1’apport de ces écrivains pour donner vie littéraire 3 six
modeles de héros : le réformateur, le bédouin, le romantique, le réaliste, le nationaliste, ’existen-
tialiste. Toutes les nouvelles ont été dépouillées avec soin, 1’auteur essayant de mesurer ’intérét
thématique, les qualités — et les défauts — techniques. On ne saurait sous-estimer 1’intérét de
ce travail qui porte sur des textes aujourd’hui épuisés ou d’accés difficile. Mais cette méthode
présente des inconvénients : I"éparpillement, le risque de répétitions, la difficulté de situer textes

BCAI 4 (1987) ‘A.A. al-Baraddlni: Fundn al-adab al-$a‘bi fi ‘l-Yaman, recensé par Ch. Vial )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



