1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 23

avait présentée au 2° symposium international du C.LLE.M. Dans ces deux communications,
Mlle Narvaez étudie la Tafgira, I'un des ouvrages de cet écrivain morisque. Dans celle qui nous
intéresse ici, il s’agit du passage de cette ceuvre qui traite de « Jesus y Maria », présentés sous
un aspect plus chrétien que musulman; il est vraisemblable que le Mancebo a utilisé des tradi-
tions orales et les évangiles apocryphes en plus de la tradition coranique. Le second document
¢tudié par Juan Goytisolo et Luce Lopez Baralt, a été rédigé en castillan en 1609 par un morisque
réfugié 4 Tunis : il s’agit d’un recueil de textes variés dont un traité religieux totalement musul-
man, de citations de poétes du Siécle d’Or, et enfin des impressions de son auteur sur son arrivée
en Tunisie ol il dut réapprendre I’arabe car il était totalement hispanisé, et s’intégrer 4 une
culture islamo-arabe, nouvelle pour lui.

Bien que trés différentes, toutes ces communications se complétent heureusement et consti-
tuent un volume trés cohérent sur ce curieux support culturel qu’était ’aljamia, moyen de com-
munication et moyen de protection d’une minorité ethnique et religieuse qui n’avait plus sa
place dans la péninsule ibérique.

Chantal de la VERONNE
(C.N.R.S., Paris)

Al-BaSir IBN SALAMA, Nazariyyat al-tat'im al-iqa‘i fi ’l-fushd, Tunis, al-Dar al-Tunisiyya
li’l-naSr, 1984. 21 x 13,5 cm., 107 p.

On a quelque scrupule  rendre compte de ce petit ouvrage (qui comporte en réalité 75 petites
pages imprimées, équivalant & une quarantaine de pages de format usuel) car I’auteur déclare
lui-méme qu’il n’a aucune prétention scientifique, et qu’il s’agit plutdt de ’exposé de réflexions
et d’intuitions qui sont les siennes depuis une quinzaine d’années, et qu’il faudra confirmer par
des recherches précises (p. 12 et passim). L’idée de départ ne manque pourtant pas de séduction :
les quelques auteurs véritablement créateurs en prose arabe littéraire (les noms les plus cités
sont Ibn al-Muqaffa®, al-Gahiz, Ibn Rasiq, Ibn Haldun, Taha Husayn), qui ont sauvé la fusha
d’une sclérose mortelle (dont elle est encore aujourd’hui menacée) et ont su 1’adapter aux
besoins de leurs époques respectives, ont pu le faire en « nourrissant », pourrait-on traduire,
leur phrase de leurs dialectes respectifs, et cela du point de vue du « rythme » (dialectes dont il
est dit incidemment — p. 74 — qu’ils seraient issus de la fusha). Cet apport serait en méme temps,
si 'on comprend bien, ce qui ferait la « persanité » d’un Ibn al-Mugaffa® ou '« égyptianité »
d’un Taha Husayn.

On reste malheureusement complétement sur sa faim quant & I’argumentation et quant aux
exemples concrets. De longues digressions, d’ordres divers, ne nous sont pas épargnées; c’est
le dernier chapitre, et en particulier les p. 94-101, qui est censé illustrer avec un peu plus de
précision la thése de Iauteur qui s’appuie sur une analyse prosodique de ’arabe empruntée 2
Muhammad al-‘Ayyasi (référence p. 92 note 33). Mais 14 encore la démonstration tourne court
et les quelques exemples donnés au cours du livre (y compris les considérations de Taha Husayn
— deux fois citées, mais sans référence précise — tentant de mettre en relation des rythmes
prosodiques et des rythmes rhétoriques) sont rien moins que convaincants : on ne peut bien

BCAI 4 (1987) B. Ibn Salama: Nazariyyat al-tat‘im al-iqa‘l fi ’I-fusha, recensé par J. Lentin )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 4 (1987
© IFAO 2026

24 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

siir argumenter sur une phrase, et les embryons de considérations développées le seraient sans
doute aussi bien a propos de n’importe quel auteur de n’importe quelle époque, car elles s’ex-
pliquent trés vraisemblablement par des caractéristiques structurelles élémentaires de I’arabe,
Un beau sujet, donc, mais qu’on a le sentiment, une fois I"ouvrage refermé, d’avoir a peine
effleuré ...
Jérdme LENTIN
(Université de Paris X)

J. BRUGMAN, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt.
Leiden, Brill, 1984. 16 x 24,5 cm., 439 p.

Ayant décidé d’imprimer un cours qu’il a donné, I’Auteur fournit un manuel sur environ
un siécle de littérature égyptienne (1850-1950) : plan clair, informations précises. Chaque écri-
vain est présenté de la méme fagon : biographie, analyse des livres concernés, bibliographie.

Un premier chapitre introduit le lecteur dans les débuts de la Renaissance : toile de fond
historique sous autorité ottomane, modernisation du pays avec la dynastie de Muhammad °Alj,
distinction entre culture musulmane des pays arabophones et culture des pays arabes modernes,
majorité du matériau d’inspiration provenant de la culture occidentale, rdle des journaux et en
particulier al-Waqa’i® al-Misriyya de 1828, personnalité de Hasan al-"Attar décédé en 1835,
traductions scientifiques d’al-Tahtawi et compte rendu de son voyage en France.

On entre dans le vif du sujet avec le Ch. II : Les Néo-Classiques (p. 26-62). C’est 1’époque ou
les Egyptiens découvrent les grands poétes abbassides et ou débute le nationalisme arabe :
al-Bariidi puise dans ses lectures et dans la vie, Sawqi colle a la réalité politique du moment
mais reste populaire pour sa musicalité, Hafiz, exprimant des sentiments communs, demande
d’abandonner la tradition et le fait peu. Matran, le Libanais, innove réellement par son lyrisme
personnel et son souci de I'unité du poéme. Au méme moment, la prose suit un mouvement
bien plus lent dans la néo-magama et la néo-risala (ch. I, p. 63-93) : “Ali Mubarak et
Muwaylihi dans le premier genre, Fikri et Manfaliti dans le second.

Les deux chapitres suivants sont consacrés a la poésie : Ecole du Diwan (p. 94-150) et Groupe
Apollo (p. 151-204). IIs veulent exprimer la vie émotionnelle du poéte sous I'influence de la
poésie anglaise. L’Ecole syro-libanaise de la migration américaine a son importance dans cette
découverte : 'imagination, la liberté commencent a avoir leurs droits. Devant ces diverses
sources d’inspiration, on s’accuse mutuellement de plagiat : le romantisme vient bien de I’exté-
rieur. Sukri, "Aqqad, Mazini d’un c6té, Abi Sadi, Nagi, Taha de I’autre. De belles empoignades,
mais des expériences prosodiques timides : utilisation des strophes pour les traductions, mélange
des métres, emploi d’un paradigme unique. Les étapes de 1’évolution sont claires, de I’approche
subjective 4 P’identification a la masse.

Le roman et la nouvelle font ’objet des quatre chapitres suivants (p. 205-320). Le conte est
bon pour la populace, pensent les intellectuels de 1’époque, d’ou la méfiance moralisante pour
les genres importés en prose. L’essai, avec Nadim, va plus vite. Les migrants chrétiens (Zaydan,
Antiin, Sarrif) imposent le roman. Les journaux les diffusent en feuilletons et préparent la voie

) B. Ibn Salama: Nazariyyat al-tatim al-iga‘ fi’I-fusha, recensé par J. Lentin
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



