1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 21

langue himyarite elle-méme, qui se parlait surtout dans les montagnes du sud-ouest du Yémen,
a été supplantée par I’arabe; c’est ainsi que son article défini, n- dans le poéme de Qaniya et
an- dans les petits textes cités par les auteurs islamiques, a été remplacé par I’arabe al-. Cependant,
le substrat himyarite se signale par quelques survivances, notamment I’accompli en -k.

On remarquera enfin que les Ethiopiens, qui sont intervenus a plusieurs reprises en Arabie
du Sud et ont occupé durablement la partie méridionale de la plaine cotiére, ont transmis aux
dialectes de cette derniére région le terme de minbar (évolué en mimbaru et variantes : c. 129),
qui désigne un lit élevé avec dossier ou un berceau; minbar se rattache a la racine éthiopienne
NBR, «s’asseoir ».

La présentation de cet atlas représente un travail long et minutieux au cours duquel ’attention
du cartographe a été parfois défaillante : si on examine les cartes point par point pour les confron-
ter et obtenir ainsi une information plus structurée et plus précise, on est parfois en présence
de contradictions, de symboles inexpliqués, intervertis, de légendes sans référence, de points
manquants ... Ainsi, pour ne donner que quelques exemples, les cartes 10 et 11 ne sont pas
conciliables : sur I’aire ou sig> sdq (c. 10), on trouve en réalité (c. 11) séq et sawq; et, plus grave,
en quelques points tels que 8, 10, 97, on peut hésiter entre sog (c. 10) et siig (c. 11), formes
abstraites qui, a la lecture de la carte 1, s’avérent étre concrétement des formes en g en 8 et 10
et g en 97. A la carte 156, le symbole situé prés de 3 et 4 n’est pas expliqué. La légende de la
carte 54 comporte la forme humhawlakkah avec un symbole qui n’apparait pas sur la carte.
A la carte 142, la légende a confondu les hachures verticales et horizontales : ’avant-dernier
symbole est a lire avec des hachures horizontales.

Nous regrettons par ailleurs que "auteur n’ait pas donné a son tableau des signes phonétiques
(p. 11) toute la précision nécessaire au lecteur. Les quelques défauts matériels de ’ouvrage sont
cependant compensés largement par I’intérét des données représentées. Quant & la grande multi-
plicité des systémes linguistiques du Nord-Yémen que 1’on voit transparaitre, elle donnera sans
doute lieu a une présentation plus structurée dans les volumes suivants,

Marie-Claude SIMEONE-SENELLE, Christian ROBIN,
Antoine LONNET
(C.N.R.S., Paris et Aix-en-Provence)

La littérature aljamiado-morisque : hybridisme linguistique et univers discursif (Les actes
de la premicre table ronde du C.I.LE.M. sur ---). Tunis, Publications du Centre de
Recherches en Bibliothéconomie et Sciences de I'Information, N° 13, 1986. In-8°,
140 + 158 (trad. arabe) p.

Dans le cadre du Centre International d’Etudes Morisques (C.LE.M.) a été organisée en
1984, a Tunis, une table ronde sur la littérature aljamiado-morisque. Les actes de cette réunion
ont été publiés en 1986; ils comprennent diverses communications en espagnol, frangais ou
anglais, toutes avec leur traduction en langue arabe. Ces communications peuvent étre classées
en deux groupes bien distincts : le premier est consacré a la linguistique proprement dite de

4

BCAI 4 (1987) Collectif: La littérature aljamiado-morisque: hybridisme linguistique et univers discursif (1re Table ronde du Centre international d'études moniques),

recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 4

cette langue hybride par définition, le second a I’étude de textes rédigés dans une des diverses
variétés de cet idiome.

Cinqg communications forment le premier groupe; la premiére du volume, due & Mohamed
Negib ben Jemia, sous le titre « Lenguas moriscas y aljamia calco », explique ce qu’est ’aljamia
et montre 'importance des écrits morisques tant comme documents linguistiques que comme
documents historiques. L’usage de plus en plus restreint de la langue arabe, & mesure qu’avan-
cait la Reconquista, et surtout aprés 1492, provoqua un systéme d’écriture batard, la rédaction
des diverses langues ou dialectes romans de la péninsule ibérique en caractéres arabes; c’est
ce quon appela aljamia, i.=!, réaction d’une minorité qui voulait conserver son identité
et refusait ’assimilation. Pour transmettre les textes coraniques et ceux des priéres musulmanes,
ont été utilisées certaines langues vernaculaires de la péninsule, en les calquant sur I’arabe méme
du point de vue syntaxique, et en les reproduisant en caractéres arabes : c’est ’aljamia calco.
M. Ben Jemia, d’aprés un manuscrit de la Bibliothéque Nationale de Paris, donne divers
exemples de cette « langue », de ses calcos et de ses néologismes variés.

Les textes de la littérature aljamiada utilisent — ce que fait remarquer M. Hossain Buzineb —
la totalité des signes de ’alphabet arabe, ceux-ci étant traités comme les caractéres latins; par
ailleurs, les morisques ayant utilisé plusieurs lettres de I’alphabet arabe pour rendre un méme
son en espagnol, la translittération des textes en aljamia est rendue trés difficile puisque nous
ignorons la prononciation réelle des morisques : c¢’est le sujet de la communication de Alvaro
Galmes de Fuentes.

S’ils écrivaient en aljamia, quel langage utilisaient les morisques? Reinnold Kontzi, dans
« La polyglossie chez les morisques », essaie de résoudre cette difficulté. Les morisques de Castille
et d’Aragon au XVI* siécle ne savaient plus I’arabe. Ceux de ce dernier royaume, qu’étudie
plus particuliérement 1’auteur, parlaient aussi bien 1’aragonais (surtout dans les zones rurales)
que le « jargon morisque »; en outre, et comme les vieux chrétiens, ils se servaient du castillan
devenu la langue officielle. Quant a I’arabe, il n’était plus considéré que comme une langue
«vénérée » ou utilisée dans les textes & contenu magique. A noter que les copistes eux-mémes
ne comprenaient plus trés bien ce qu’ils écrivaient en caractéres arabes.

Ce n’est qu’au XVI° siécle, constatent Mercedes Sanchez Alvarez et Antonio Vespertino
Rodriguez (« Algunas observaciones sobre la lengua de los moriscos »), qu’apparait ’aljamia,
conséquence des conversions forcées et de la clandestinité nécessaire pour concerver une identité
islamique.

Dans le second groupe de communications sont présentés divers textes littéraires morisques.
Tout d’abord Mikel de Epalza étudie un manuscrit de la Bibliothéque de I’Escorial, provenant
d’Aragon : écrit en 976/1568 par I'imam de la mosquée d’Agrea, a la fois en arabe et en aljamia,
ce document contient des textes islamiques sur la vie de Jésus, profondément anti-chrétiens.
Deux calendriers morisques, 1’un en caractéres arabes, conservé a la British Library, I’autre en
caractéres latins, sauf les mots 4! et 42, provenant des archives du palais épiscopal de Cuenca,
sont présentés par Léonard Patrich Harvey, avec 1’étude des termes employés comme pascua
pour ‘id, et Noche de los candiles, pour le jour de la naissance du Prophéte.

Deux textes importants sont analysés en partie. Tout d’abord dans une communication de
Mlle Maria Teresa Narvaez sur « El Mancebo de Arévalo », qui fait suite & celle que ’auteur

BCAI 4 (1987) Collectif: La littérature aljamiado-morisque: hybridisme linguistique et univers discursif (1re Table ronde du Centre international d'études moniques),
recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 23

avait présentée au 2° symposium international du C.LLE.M. Dans ces deux communications,
Mlle Narvaez étudie la Tafgira, I'un des ouvrages de cet écrivain morisque. Dans celle qui nous
intéresse ici, il s’agit du passage de cette ceuvre qui traite de « Jesus y Maria », présentés sous
un aspect plus chrétien que musulman; il est vraisemblable que le Mancebo a utilisé des tradi-
tions orales et les évangiles apocryphes en plus de la tradition coranique. Le second document
¢tudié par Juan Goytisolo et Luce Lopez Baralt, a été rédigé en castillan en 1609 par un morisque
réfugié 4 Tunis : il s’agit d’un recueil de textes variés dont un traité religieux totalement musul-
man, de citations de poétes du Siécle d’Or, et enfin des impressions de son auteur sur son arrivée
en Tunisie ol il dut réapprendre I’arabe car il était totalement hispanisé, et s’intégrer 4 une
culture islamo-arabe, nouvelle pour lui.

Bien que trés différentes, toutes ces communications se complétent heureusement et consti-
tuent un volume trés cohérent sur ce curieux support culturel qu’était ’aljamia, moyen de com-
munication et moyen de protection d’une minorité ethnique et religieuse qui n’avait plus sa
place dans la péninsule ibérique.

Chantal de la VERONNE
(C.N.R.S., Paris)

Al-BaSir IBN SALAMA, Nazariyyat al-tat'im al-iqa‘i fi ’l-fushd, Tunis, al-Dar al-Tunisiyya
li’l-naSr, 1984. 21 x 13,5 cm., 107 p.

On a quelque scrupule  rendre compte de ce petit ouvrage (qui comporte en réalité 75 petites
pages imprimées, équivalant & une quarantaine de pages de format usuel) car I’auteur déclare
lui-méme qu’il n’a aucune prétention scientifique, et qu’il s’agit plutdt de ’exposé de réflexions
et d’intuitions qui sont les siennes depuis une quinzaine d’années, et qu’il faudra confirmer par
des recherches précises (p. 12 et passim). L’idée de départ ne manque pourtant pas de séduction :
les quelques auteurs véritablement créateurs en prose arabe littéraire (les noms les plus cités
sont Ibn al-Muqaffa®, al-Gahiz, Ibn Rasiq, Ibn Haldun, Taha Husayn), qui ont sauvé la fusha
d’une sclérose mortelle (dont elle est encore aujourd’hui menacée) et ont su 1’adapter aux
besoins de leurs époques respectives, ont pu le faire en « nourrissant », pourrait-on traduire,
leur phrase de leurs dialectes respectifs, et cela du point de vue du « rythme » (dialectes dont il
est dit incidemment — p. 74 — qu’ils seraient issus de la fusha). Cet apport serait en méme temps,
si 'on comprend bien, ce qui ferait la « persanité » d’un Ibn al-Mugaffa® ou '« égyptianité »
d’un Taha Husayn.

On reste malheureusement complétement sur sa faim quant & I’argumentation et quant aux
exemples concrets. De longues digressions, d’ordres divers, ne nous sont pas épargnées; c’est
le dernier chapitre, et en particulier les p. 94-101, qui est censé illustrer avec un peu plus de
précision la thése de Iauteur qui s’appuie sur une analyse prosodique de ’arabe empruntée 2
Muhammad al-‘Ayyasi (référence p. 92 note 33). Mais 14 encore la démonstration tourne court
et les quelques exemples donnés au cours du livre (y compris les considérations de Taha Husayn
— deux fois citées, mais sans référence précise — tentant de mettre en relation des rythmes
prosodiques et des rythmes rhétoriques) sont rien moins que convaincants : on ne peut bien

BCAI 4 (1987) Collectif: La littérature aljamiado-morisque: hybridisme linguistique et univers discursif (1re Table ronde du Centre international d'études moniques),

recensé par Ch. de La Véronne )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



