
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 33

Ilyass Amharar 
Langage et théologie chez Abū Bakr  
Ibn al-ʿArabī (m. 543/1148).  
Les informations subtiles de la somme de 
théorie légale (Nukat al-maḥṣūl fī ʿilm al-uṣūl)

Piscataway, Gorgias Press 
2023, 615 p. 
ISBN : 9781463243845

Mots clés :  Abū Bakr Ibn al-ʿArabī, uṣūl al-fiqh, 
malékite, fiqh

Keywords :  Abū Bakr Ibn al-ʿArabī, uṣūl al-fiqh, 
Maliki, fiqh

Le livre d’Ilyas Amharar s’inscrit dans une 
démarche entreprise par les auteurs francophones 
depuis plusieurs décennies, qui est d’aborder la dis-
cipline des uṣūl al-fiqh, peu traitée dans le monde 
francophone, en traduisant des ouvrages de ce sujet 
d’étude et en les commentant. Cette discipline des 
uṣūl al-fiqh, que l’on pourrait traduire par « théorie 
légale musulmane », traite principalement des ques�-
tions relatives aux catégories des statuts juridiques, 
aux sources de la législation (notamment le Coran, la 
Sunna, le consensus et l’analogie), aux significations, 
aux efforts d’interprétation (iǧtihād), à l’imitation 
(taqlīd), ainsi qu’à la hiérarchie des normes. Ce mou�-
vement de traduction a été initié par le regretté Éric 
Chaumont, dont l’auteur était l’un des doctorants, 
à travers la traduction commentée du Lumaʿ du 
chafiite al-Shīrāzī (m. 476/1083) (1).

Ce mouvement s’est poursuivi avec la traduction, 
par Aïda Farhat (2), du résumé d’al-Mustaṣfā du cha-
fiite al-Ghazālī (m. 505/1111) réalisé par le malékite 
Ibn Rushd (m. 595/1198) sous le titre al-Darūrī. Il 
faut regretter que cette traduction ne figure pas 
dans la bibliographie du livre d’I. Amharar. Par la 
suite, ce même ouvrage, al-Darūrī, a été traduit et 
annoté par Z. Bou Akl (3). En 2024, la thèse d’Ayoub 
Filali a présenté la traduction du Tanqīḥ al-fuṣūl du 

(1)  Abū Isḥāq Ibrāhīm al-Shīrāzī, Kitāb al-Lumaʿ fī ʾuṣūl al-fiqh 
[Le livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension 
de la Loi. Traité de théorie légale musulmane, Introduction, 
traduction annotée et index par Éric Chaumont, (Studies in 
Comparative Legal History), Berkeley, The Robbins Collection, 
1999.
(2)  Abū al-Walīd Muḥammad, Ibn Rushd (Averroès), L’Abrégé 
de la Quintessence de la théorie légale. Texte français-arabe, 
traduction et annotation par Aïda Farhat, Paris, al-Bustane, 2011.
(3)  Ziad Bou Akl, Averroès : le philosophe et la loi. Edition, 
traduction et commentaire de l’abrégé du Mustasfā, Berlin, de 
Gruyter (Scienta-Arabica), 2015.

malékite al-Qarāfī (4). Nous ne pouvons que saluer 
l’enrichissement de cette bibliothèque francophone 
avec la parution de l’ouvrage d’Ilyas Amharar.

Il convient de souligner que les deux traductions 
de l’ouvrage al-Darūrī, d’Ibn Rushd, le livre d’al-Qarāfī 
et celui du qāḍī Ibn al-ʿArabī, objet de l’ouvrage 
recensé ici, appartiennent tous à l’école malékite. Si 
l’on considère que les uṣūl al-fiqh des écoles chafiite, 
malékite et hanbalite partagent une même méthode, 
il serait pertinent que de futurs doctorants s’inté-
ressent à réaliser des travaux similaires pour les écoles 
hanbalite, imamite, et surtout hanafite, qui occupent 
une place particulière dans le fiqh et les uṣūl al-fiqh. 
Il manque également des traductions d’ouvrages 
combinant les méthodes chafiite et hanafite.

Il faut toutefois souligner que les textes traduits 
jusqu’à présent sont principalement des abrégés. À ce 
jour, aucune traduction annotée en français d’un 
ouvrage plus étendu ou d’un commentaire complet 
de ces traités n’existe. À cet égard, les anglophones 
sont mieux servis, notamment avec l’ouvrage de 
Bernard Weiss, qui propose un commentaire et 
une paraphrase exhaustive du théologien, logicien 
et juriste chafiite al-Āmidī (m. 631/1233) dans son 
livre al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām, qui compte plus de 
800 pages (5).

Avant l’émergence de ce mouvement de 
traduction et l’intérêt croissant des auteurs pour 
les uṣūl al-fiqh dans le monde francophone, il 
convient de mentionner trois auteurs éminents : 
Robert Brunschvig, Abdel-Magid Turki et Marie 
Bernand. Cette dernière a traduit une partie de 
l’ouvrage al-Muʿtamad fī uṣūl al-fiqh du muʿtazilite 
Abū-l-Ḥusayn al-Baṣrī (m. 436/1044), portant sur la 
question d’al-iǧmāʿ (le consensus) (6).

Le livre d’Ilyass Amharar est structuré en trois 
parties. La première est consacrée à la vie de l’auteur 
et à son œuvre. La deuxième propose la traduction 
du texte arabe, accompagnée de l’édition du texte 
original par l’auteur. Enfin, la troisième partie présente 
des commentaires sur l’ouvrage.

(4)  « Grammaire du discours légal musulman : Introduction, 
traduction et commentaire du Tanqīḥ al-fuṣūl du juriste mālikite 
Šihāb al-Dīn al-Qarāfī (m. 683/1285) », soutenue en 2024 à 
l’Université Aix-Marseille.
(5)  Bernard G. Weiss, The Search for God’s Law. Islamic 
Jurisprudence in the Writings of Sayf al-Dīn al-Āmidī, Salt Lake 
City, University of Utah Press, 2010 (revised edition).
(6)  L’accord unanime de la communauté comme fondement des 
statuts légaux de l’islam d’après Abū al-Ḥusayn al-Baṣrī, Paris, 
Vrin, 1970. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Ilyass Amharar: Langage et théologie chez Ab? Bakr Ibn al-?Arab? (m. 543/1148). Les informations subtiles de la somme de théorie légale (Nukat al-
ma???l f? ?ilm al-u??l), recensé par Moussa Abou Ramadan
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 34

Dans la première partie, paginée en chiffres ro-
mains, l’auteur nous présente un parcours captivant 
et très détaillé de la vie du qāḍī Abū Bakr Ibn al-ʿArabī 
(m. 543/1148). À notre avis, il s’agit de la recension la 
plus complète sur la vie de ce personnage. Son voyage 
en Orient pour parfaire sa formation y est notam-
ment relaté, ainsi que ses relations avec al-Ghazālī. 
L’Orient, jusqu’à son époque, demeure une source 
d’inspiration et de renouveau pour les disciplines 
religieuses. L’auteur décrit comment le qāḍī Ibn al-

ʿArabī a contribué à introduire en al-Andalus des 
ouvrages venus d’Orient, notamment ceux d’al-
Ghazālī, d’al-Ǧuwaynī (m. 478/1085) et du ḥanafite 
al-Dabbūsī (m. 430/1038), bien que ce dernier soit un 
livre de fiqh et non d’uṣūl al-fiqh, contrairement à ce 
qu’affirme l’auteur p. xxxix. Le qāḍī Abū Bakr Ibn al-

ʿArabī qui a vécu sous les Abbadides, les Almoravides 
et les Almohades, s’intéressait également à la réforme 
de l’enseignement et proposait de retarder la mémo-
risation du Coran jusqu’à l’âge de dix ans, après avoir 
d’abord maîtrisé la langue arabe.

En revanche, certaines affirmations de l’auteur 
ne recueillent pas notre assentiment :

Il est dit qu’Ibn Khaldūn mentionne des auteurs 
postérieurs en uṣūl al-fiqh, mais ne cite pas Ibn al-

ʿArabī, contrairement à d’autres savants secondaires 
plus tardifs comme al-Qarāfī (m. 684/1285) (p. xvii). 
Nous ne pouvons qu’être en profond désaccord avec 
cette caractérisation, qui présente al-Qarāfī comme 
un auteur secondaire en uṣūl al-fiqh. En effet, al-
Qarāfī a commenté l’un des traités fondamentaux 
de théorie légale musulmane, al-Maḥṣūl d’al-Rāzī 
(m. 660/1210), sans compter son célèbre ouvrage 
al-Furūq (7). De plus, l’impact d’al-Qarāfī sur les uṣūl 
al-fiqh est bien plus significatif que celui d’Ibn al-

ʿArabī, notamment avec son Tanqīḥ, qui a fait l’objet 
de plusieurs commentaires.

À la page lxxvii, l’auteur traduit une formule, 
caractérisant l’homme, de la façon suivante : l’homme 
est « un animal qui parle ». Il serait plus juste de tra�-
duire l’expression par « un animal doué de raison », 
car le terme nuṭq ici ne signifie pas simplement 
« parler », mais fait référence à la faculté de raisonner.

La traduction d’istiḥsān (p. lxxxvi-87) par 
« opinion personnelle » est problématique car elle 
minimise le rôle de l’istiḥsān. Il s’agit d’un mécanisme 
permettant de déroger à une règle, pas seulement 
en faveur d’une opinion personnelle, mais aussi au 
profit d’une autre règle fondée sur des preuves. La 

(7)  M. Fadel, The Criterion for Distinguishing Legal Opinions from 
Judicial Rulings and the Administrative Acts of Judges and Rulers, 
New Haven, Yale University Press, 2017.

traduction proposée par l’auteur réduit sa définition 
et exclut les autres catégories d’istiḥsān. Cela tend 
également à adopter une position anti-hanafite, qui 
prétend que les juristes hanafites se basent davantage 
sur leur propre avis que sur des « preuves » comme 
le Coran, la Sunna, l’iǧmāʿ ou le qiyās. Par ailleurs, le 
qāḍī Ibn al-ʿArabī définit l’istiḥsān comme un méca-
nisme permettant de s’écarter d’une règle au profit 
d’une autre pour diverses raisons, l’une d’elles étant le 
« consensus des gens de Médine ». L’auteur aurait dû 
commenter ce point important, qui représente une 
tentative du qāḍī Ibn al-ʿArabī d’ajouter une touche 
malékite. En effet, en matière d’iǧmāʿ et contraire-
ment aux autres écoles, les malékites considèrent les 
gens de Médine comme une référence.

À la page lxxxvii, l’auteur affirme que le qāḍī 
ʿAbd al-Wahhāb al-Baghdādī est également un 
théoricien du droit, comme en témoignent ses deux 
traités al-Maʿūna et al-Išrāf. Il s’agit d’une erreur, car 
ces deux ouvrages sont des traités de fiqh, et non 
d’uṣūl al-fiqh. Un simple examen de leurs tables des 
matières suffit à le confirmer. L’exemple détaillé par 
l’auteur concerne, de surcroît, une question de fiqh, 
non d’’uṣūl al-fiqh. Il cite, par exemple, la « vente 
contenant du gharar », que l’auteur traduit par 
« vente risquée », alors que nous préférerions traduire 
ce terme par « vente contenant un aléa », qui est un 
concept clairement lié au fiqh.

À la page xc, l’auteur mentionne qu’il est pos-
sible de consulter les positions de Shāfiʿī, à partir 
d’un traité intitulé al-Risāla. Il convient de noter que 
le statut de la Risāla en tant que traité d’uṣūl al-fiqh 
est débattu, car il ne correspond pas entièrement à 
la forme des ouvrages d’uṣūl al-fiqh tels qu’ils se sont 
développés plus tard, notamment avec des auteurs 
comme le hanafite al-Ǧaṣṣāṣ et bien d’autres (8).

À la page xci, l’auteur écrit : « Tout cela vise à 
remettre en question les codes établis de l’ensei-
gnement sous les Almoravides, en proposant une 
nouvelle approche du malékisme, soumise à un 
examen critique à partir de sources diverses, éclairée 
par une analyse uṣūlī généraliste, fondée sur l’étude 
des divergences juridiques. En d’autres termes, il s’agit 
de mettre davantage l’accent sur les uṣūl que sur les 
furūʿ ». Le lien entre uṣūl et furūʿ est cependant plus 
complexe que cette présentation. Les principes d’uṣūl 
al-fiqh fournissent un cadre idéologique aux règles 
de fiqh, mais cela ne signifie pas nécessairement que 
les fuqahāʾ respectent toujours ces principes dans 

(8)  Wael B. Hallaq, “Uṣūl al-Fiqh and Shāfiʿī’s Risāla Revisited”, 
Journal of Arabic and Islamic Studies, 19, 2019, p. 129-183.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Ilyass Amharar: Langage et théologie chez Ab? Bakr Ibn al-?Arab? (m. 543/1148). Les informations subtiles de la somme de théorie légale (Nukat al-
ma???l f? ?ilm al-u??l), recensé par Moussa Abou Ramadan
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 35

l’élaboration des furūʿ (9). En réalité, les furūʿ se sont 
historiquement constitués avant les uṣūl.

L’auteur remet également en question la dis-
tinction faite par Ibn Khaldūn entre la méthode 
des fuqahāʾ et celle des mutakallimūn. Selon lui, 
les questions de fiqh mentionnées dans les Nukat 
apparaissent également dans des ouvrages comme 
al-Mankhūl et al-Burhān. Il est cependant essentiel 
de distinguer l’utilisation d’une question de fiqh 
comme simple exemple pour illustrer une règle 
d’uṣūl, et l’élaboration de la règle elle-même à partir 
de ces exemples. Il est indéniable, par exemple, 
qu’al-Mustaṣfā d’al-Ghazālī est très différent du 
traité d’uṣūl al-fiqh d’al-Sarakhsī (m. 483/1090). Par 
ailleurs, il est extrêmement difficile, voire impossible, 
de comprendre un ouvrage d’uṣūl al-fiqh hanafite 
sans une connaissance préalable des règles de fiqh, 
contrairement à la méthode des théologiens où cette 
connaissance n’est pas aussi indispensable.

À la page xcv, dans un paragraphe intitulé 
« Postérité du texte », l’auteur mentionne que 
l’ouvrage des Nukat est cité dans Baḥr al-Muḥīṭ d’al-
Zarkašī (m. 793/1391), ainsi que par quelques auteurs 
postérieurs. Cependant, le fait d’être cité occasion�–
nellement n’indique pas nécessairement une grande 
influence. Que l’ouvrage des Nukat soit mentionné 
par al-Zarkashī n’est pas surprenant, car ce dernier 
avait pour objectif l’exhaustivité.

L’importance d’un ouvrage à travers l’histoire 
ne se mesure pas simplement par des citations 
éparses, mais plutôt par les commentaires et gloses 
qu’il a suscitées. Malgré la notoriété de l’auteur à son 
époque, l’abrégé d’Ibn al-ʿArabī n’a pas occupé une 
place prépondérante. Bien que certains de ses avis 
soient mentionnés, il n’a pas eu l’impact qu’ont pu 
avoir des ouvrages comme le Ǧamʿ al-ǧawāmiʿ d’al-
Subkī (m. 771/1370) pour les chafiites ou al-Manār de 
Nasafī (m. 710/1310). En ce qui concerne les médias 
modernes, nous notons la présence de trois commen-
taires partiaux du texte du Nukat sur YouTube (10).

Il est regrettable que la table des matières de 
la deuxième partie, dédiée à la traduction, ne men-
tionne pas la pagination, ce qui rend la recherche 
de questions spécifiques plus difficile. En effet, de la 
page 1 à la page 295, aucun détail n’est fourni dans 

(9)  Voir sur ce lien compliqué : Mohammad Fadel, “Istihsân is 
nine-tenths of the Law: The Puzzling Relationship of usûl to Furû’ 
in the Mâlikî Madhhab” in Bernard Weiss (ed.), Studies in Islamic 
Law and Society, Boston, Brill, 2002, p. 161-176.
(10)  https://www.youtube.com/results?search_query=%D8%
B4%D8%B1%D8%AD+%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AD%
D8%B5%D9%88%D9%84+%D9%84%D8%A7%D8%A8%D9%86
+%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D8%A8%D9%8A (visité 
le 21/07/2024).

la table des matières. Nous tenons cependant à 
souligner que, bien que l’auteur ait réédité un texte 
déjà publié, il a considérablement amélioré la qua-
lité de son édition, tant sur la forme que sur le fond, 
en corrigeant certaines erreurs. Dans sa traduction, 
l’auteur a fourni un effort remarquable de clarté et 
de pédagogie, rendant le texte en français à la fois 
lisible et très accessible. Toutefois, quelques erreurs de 
traduction, l’incompréhension de certains éléments, 
ainsi que des traductions non systématiques peuvent 
être relevées.

Le terme taklīf est traduit de manière incons-
tante : parfois par « charge » et parfois par « injonc�–
tion » (par exemple, p. 8 et p. 12). À notre avis, taklīf 
est mieux rendu par « charge », car « injonction » 
donne une connotation d’ordre, alors que taklīf 
englobe les cinq catégories juridiques : obligatoire, 
interdit, permis, répréhensible et recommandé. Le 
terme « injonction » pourrait ne pas inclure pleine-
ment les catégories de « répréhensible », « permis » et 
« recommandé ». Nous soulignons que l’auteur était 
conscient de cette subtilité, comme il le mentionne 
dans son commentaire (p. 314) : « Al-Ǧuwaynī, tou�-
jours dans son Burhān, rejetait la définition attribuée 
à son maître al-Bāqillānī, qui décrivait le taklīf comme 
un appel à ce qui comporte une charge (duʿāʾ ilā 
mā fīhi kulfa) plutôt qu’une imposition (ilzām). » 
L’enjeu de cette divergence réside dans l’inclusion ou 
non des actes déconseillés et recommandés dans la 
notion de taklīf.

En ce qui concerne les éléments constitutifs de 
l’analogie (qiyās), ils sont au nombre de quatre, dont 
l’un est le cas dérivé que l’on cherche à déterminer. 
Cependant, dans son analyse, l’auteur traduit cet élé-
ment de manière inconstante : une fois comme « cas 
dérivé » (farʿ) et une autre fois comme « branche » 
(voir p. 85 et p. 226).

Pour les erreurs de traductions ou des erreurs 
procédant d’incompréhensions, on peut relever, à 
la page 226, pour la définition du qiyās, le qāḍī pro-
pose ḥaml maʿlūm ʿ alā maʿlūm. Cela est traduit « le 
rapport d’un objet connu à un autre objet connu ». 
Ce n’est pas le « rapport » en lui-même, mais plutôt 
l’acte de « rapporter » ou « d’attribuer » dont il est 
question dans le texte. Il aurait été préférable de tra-
duire ḥaml par « prédication ». Qiyās al-dilāla devrait 
être traduit par « analogie par signification » et non 
par « preuve », car il s’agit d’une analogie qui se base 
sur des indicateurs (des signes) et non sur le facteur 
déterminant la règle (ʿilla). D’ailleurs, à la page 230, 
dans son commentaire (p. 431), l’auteur parle de 
« signe indicateur de la cause », ce qui renforce cette 
nuance. Aux pages 196 et 250, le terme thayyib est 
traduit par « femme ayant consommé un mariage 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Ilyass Amharar: Langage et théologie chez Ab? Bakr Ibn al-?Arab? (m. 543/1148). Les informations subtiles de la somme de théorie légale (Nukat al-
ma???l f? ?ilm al-u??l), recensé par Moussa Abou Ramadan
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 36

valable », ce qui constitue une interprétation trop 
spécifique. Thayyib désigne simplement une femme 
non vierge, qui peut l’être soit par un mariage valide, 
soit par fornication ou un autre accident.

L’auteur traduit l’expression la yuṭāq ou muḥāl, 
par « inassumable » (p. 12 et p. 315) (11). Or, « inas�-
sumable » implique la notion de responsabilité, 
alors qu’ici il s’agit de l’idée que la sharīʿa impose 
une charge impossible ou extrêmement difficile à 
accomplir.

En ce qui concerne l’expression taʿumm al-
balwā (p. 208, 411 et suivantes), on note que taʿumm 
signifie « généralisation » et balwā peut désigner 
une « épreuve » ou une « calamité ». Toutefois, dans 
ce contexte, il s’agit d’une question qui survient fré-
quemment et qui a donc fait l’objet de nombreuses 
discussions et réponses. Il est impensable qu’un 
ḥadīth aḥad (un ḥadīth rapporté par une seule chaîne 
de transmission, non mutawātir) puisse régir une 
telle question, car les hanafites n’acceptent pas ce 
type de ḥadīth. L’auteur a traduit cette expression par 
« question d’intérêt général », ce qui est erroné et n’a 
rien à voir avec le concept d’intérêt général. Il semble 
que cette mauvaise traduction prend sa source dans 
l’ouvrage de Chaumont (op.cit. p. 198-199).

(11)  Voir aussi la même traduction chez Z. Bou Akl, op.cit., p. 146.

Dans la troisième partie, l’auteur fait également 
preuve d’un grand effort de pédagogie en situant les 
questions tout en soulignant les références néces-
saires. Ce qui est particulièrement notable, c’est 
qu’il aborde l’abrégé d’uṣūl al-fiqh comme il se doit, 
c’est-à-dire comme un véritable traité de théorie du 
droit. Bien qu’il y ait des aspects linguistiques et théo-
logiques importants, l’auteur parvient à les traiter de 
manière appropriée, en se concentrant sur certains 
ouvrages de la discipline. Il est évident qu’il aurait été 
impossible de comparer chaque question à tous les 
auteurs de la tradition, et il a sagement choisi de se 
limiter à quelques références clés.

Malgré les quelques remarques et réserves que 
nous avons émises, il n’en demeure pas moins que 
cet ouvrage constitue une contribution importante 
pour mieux comprendre la discipline des uṣūl al-fiqh.

Moussa Abou Ramadan 
Université de Strasbourg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Ilyass Amharar: Langage et théologie chez Ab? Bakr Ibn al-?Arab? (m. 543/1148). Les informations subtiles de la somme de théorie légale (Nukat al-
ma???l f? ?ilm al-u??l), recensé par Moussa Abou Ramadan
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

