| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Harry S. NEALE
Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad
from Muslim Hagiography

Londres, I.B. Tauris
2022, i-xi, 182 p., cartes, index
ISBN: 9780755643370

Motsclés: saints, soufis, histoire, jihad, hagiographie,
Maghreb, Mashreq, Inde

Keywords: Saints, Sufis, History, Jihad, Hagiography,
Maghreb, Mashreq, India

Cet ouvrage est consacré aux maitres spirituels,
considérés comme des saints combattants de la foi
(mujahid, ghazi). Les anecdotes mettant en scéne des
soufis combattant les ennemis de I'islam en assistant
de maniere miraculeuse les armées musulmanes font
partie des lieux communs (topoi) de la littérature
hagiographique. Selon Harry S. Neale (HN) la
doctrine du jihdd occupe une position centrale
dans I'histoire islamique (p. 1). On peut néanmoins
s'interroger sur la pertinence de cette affirmation.
En effet si le jihdd contre la nafs ('ame charnelle)
est central dans la spiritualité islamique, tous les
cheikhs soufis n'appellent pas au jihdd armé. Le
contexte politique est le facteur déterminant pour
que les cheikhs combattants de I'islam apparaissent
dans les textes hagiographiques. Le but de HN dans
cet ouvrage est de traduire les récits sur les cheikhs
ghazi présents dans différents types de sources
(hagiographiques et traités de soufisme, mais aussi
chroniques historiques et récits de voyage) en arabe
et en persan. Apres une introduction (p. 1-22) dans
laquelle I'auteur définit les principaux concepts
utilisés (mujahid, ghdzi, jihad, mujahada), l'ouvrage
se compose de cinq chapitres organisés de maniere
chronologique, depuis les proto-soufis aux vin®
et 1x¢ siecles, jusqu’aux soufis combattants du
sous-continent indien au xvii€ siecle. Dans chaque
chapitre, la présentation des paroles traduites
est identique. Aprés une breve biographie du
personnage dont il est question et la liste des sources
traduites, les rubriques sont presque toujours les
mémes: 1) quelques éléments marquants de la vie
spirituelle du cheikh combattant, 2) traduction de
ses paroles exemplaires, 3) traduction des récits
concernant son implication dans des faits de jihad
militaire.

Le chapitre 1, « Ascetic Warriors and Proto-
Sufis: The Eighth and Ninth Centuries » (p. 23-39),
est consacré a quatre céléebres figures des débuts
du soufisme. HN regroupe les paroles des ascétes

en trois rubriques: repentance, paroles exemplaires
et actes de jihad. Ces saints combattants inscrivent
leurs actions dans le contexte politique particulier
des conflits entre le calife abbasside de Bagdad et
les Byzantins aux régions frontaliéres de la Syrie du
Nord et du sud de 'Anatolie. Cette situation politique
a donné lieu a la figure de I'ascete combattant
musulman, gardien des frontieres de I'islam. Toute
une tradition orale a vu le jour rapportant les
actions héroiques, voire les miracles, accomplis par
ces ascetes qui menaient une vie austere, fondée sur
la remise confiante en Dieu (tawakkul) et la piété
scrupuleuse (wara”). lls sont décrits en contraste
avec le mode de vie des habitants des grandes
villes comme Bagdad et Damas. Le plus célébre de
ces ascétes combattants est sans doute Ibrahim
b. Adham (m. 161/777-778) qui, selon la légende,
aurait été le souverain de Balkh. Il aurait renoncé a
la fonction royale pour mener une vie ascétique. Il
serait mort en mer Méditerranée en combattant les
Byzantins. HN traduit également les paroles et les
actions exemplaires de trois autres célebres figures
de soufis combattants de cette époque. Muhammad
b. Wasi', originaire de Basra, qui aurait combattu
aux c6tés du commandant militaire omeyyade,
Qutayb b. Muslim (m. 96/715), lors de la conquéte
de la Transoxiane et du Khorassan. “Abd Allah b. al-
Mubarak, connu pour sa pratique des « deux jihad »,
militaire contre les Byzantins, et spirituel contre
son ame charnelle (nafs). Shaqiq Balkhi, célébre
pour ses connaissances dans les sciences de la Loi
religieuse (sharia) et de la Réalité divine (hagiqa), est
crédité, dans les sources hagiographiques, d'étre un
combattant de la foi, mort dans la campagne militaire
des forces de I'islam dans le Khuttalan.

Le chapitre 2, « Mujahid Friends of God in
Sufism’s Formative Period: The Ninth through
Eleventh Centuries » (p. 41-60), est consacré a
Bayazid al-Bastami (m. 234/848 ou 261/875), Junayd
al-Baghdadi (m. 298/910) et Shaykh Abu Ishaq
Kazarani (m. 426/1033). Fondateur de la tariga
kazardniyya, 'un des premiers ordres soufis, ce
dernier est connu pour avoir converti a l'islam les
zoroastriens du Fars et assisté miraculeusement les
troupes musulmanes a la frontiere byzantine. Ces
diverses actions lui ont valu le titre de «al-shaykh
al-ghdzi ». En revanche Bayazid al-Bastami et Junayd
al-Baghdadi sont surtout célebres comme des maitres
soufis incarnant deux lignes spirituelles différentes.
Livresse mystique (sukr), avec la prononciation de
propos extatiques (shatahat), pour Bastami, et la
sobriété (sahw) pour Junayd. lls sont néanmoins
crédités d'avoir assisté de maniére miraculeuse les
armées musulmanes aux frontieres de I'islam.

BCAI 39 29

BCAI 39 (2025) Harry S. Neale: Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Avec le chapitre 3, « Sufi Mujahids of the
Crusades and the Mongol Invasion: The Twelfth
and Thirteenth Centuries » (p. 61-75), nous sommes
dans un tout autre contexte politique qu’aux siecles
précédents. Deux événements majeurs vont affecter
le monde musulman au cours des x11€ et x111€ siecles:
les croisades, a I'appel du Pape Urbain Il a partir de
1096, et la prise de Bagdad par les Mongols en 1258,
avec l'abolition du califat abbasside. Le sultanat
mamelouk fut le fer de lance de la résistance a ces
deux envahisseurs. HN présente dans ce chapitre les
faits et gestes de deux figures importantes du combat
contre les croisés qui ne sont pas des maitres spirituels
appartenant a un ordre soufi. Le premier est un
cheikh de Syrie, “Abd Allah al-Yanini (m. 617/1221),
appelé le « Lion de Syrie » (asad al-sham). Originaire
d'un village situé pres de Baalbek au Liban, il est
donné, dans les sources, comme la figure exemplaire
de celui qui mene le jihdd contre sa nafs, mais aussi
sur le champ de bataille ou il serait mort en martyr.
Son tombeau a Baalbek devint un lieu de pieuses
visites. Le second, Abl |I-Qasim “Abd al-Rahman
al-Nuwayri désigné par les sources hagiographiques
comme le « Martyr éloquent » (al-shahid al-natiq),
était un grand cheikh et juriste d’Egypte, mort
au combat contre les croisés a Damiette. Dans ce
chapitre figurent deux maitres originaires d’lran.
Le premier, Najm al-Din Kubra (m. 618/1221),
maitre éponyme de la tariqa kubrawiyya qui s'est
développée en Asie centrale, en Anatolie, en Inde
et en Chine, est rapporteur de hadiths et fidéle a la
sunna du Prophéte ; il serait mort en combattant les
Mongols durant le siege de la ville de Khwarazm. Le
second, Jalal al-Din Rami (m. 672/1273), est surtout
connu pour avoir composé l'un des plus célebres
monuments de la littérature mystique persane, le
Mathnavi-yi ma‘'navi, appelé le « Coran persan ». Tout
comme Najm al-Din Kubr3, il est considéré comme
un mujahid: au moment du siege de Damas par les
armées de Hiilegi, les habitants l'auraient apercu
assister les troupes musulmanes sur le champ de
bataille.

Le chapitre 4, « Sufi Mujahids of al-Andalus
and al-Maghrib: The Twelfth through Seventeenth
Centuries » (p. 77-91), est consacré a des personnalités
du monde musulman occidental. Le xn® siecle est
celui de la Reconquista du royaume de Castille face
au jihad mené par les Almoravides dans la péninsule
Ibérique. La chute du califat omeyyade de Cordoue
au xi¢ siecle donna naissance a de nombreux petits
Etats, trés faibles, qui facilitérent la reconquéte
chrétienne. La chute de Grenade en 1492 marqua la
fin du pouvoir musulman dans la péninsule mais la
lutte, pour des raisons essentiellement économiques

1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

se poursuivra, de la part des monarchies castillanes
et portugaise sur les terres du Maghreb.

HN fait remarquer que les sources
hagiographiques sur ces saints combattants different
de celles portant sur les cheikhs ghdzi de la partie
orientale du dar al-islam. Il s'agit, en grande partie,
de biographies plus courtes, centrées sur les qualités
islamiques idéales des cheikhs soufis. Ces sources
sont composées sur le modele des recueils de
biographies (tabaqgat) plutdt que sur le modeéle des
récits de mandqib, mettant en valeur les hauts faits
et les actions miraculeuses d'un seul personnage. Il
existe d'abondantes sources qui mettent en lumiére
le réle des soufis dans le jihdd contre les envahisseurs
portugais et espagnols. Parmi les soufis mujahid cités
dans ce chapitre, la figure de Muhammad al-‘Ayyashi
(m. 1051/1641) est sans doute la plus célébre. Selon
les sources hagiographiques, il aurait mené le jihad
ala frontiere avec les chrétiens. Les actions militaires
de Muhammad al-‘Ayyashi sont corroborées dans
les sources historiques qui rapportent plusieurs de
ses faits d'armes. Son acte exemplaire le plus célebre
est I'attaque qu'il a menée contre la flotte espagnole.
Apres l'avoir défaite, il aurait fortifié la ville de Salé,
pres de Rabat.

Le chapitre 5, « Sufi Mujahids of the Indian
Subcontinent: The Eleventh through Seventeenth
Centuries » (p. 93-111), s’'intéresse aux soufis
appartenant a deux tariga-s importantes du sous-
continent indien, la chishtiyya et la nagshbandiyya.
Au départ, ces tariga-s se sont développées en
Asie centrale avant de se diffuser en Inde. Selon les
sources hagiographiques, Abi Muhammad Chishti
(m. 411/1020) effectuait des priéres surérogatoires
et était détaché des choses de ce monde. Son
comportement correspond au modele de l'ascéte
combattantdes viii® et 1x® siecles. Il aurait conduit une
bande de soufis ghdzi-s dans les raids de Mahmuad de
Ghazna contre les Hindous. Néanmoins, le véritable
fondateur de la chishtiyya en Inde est Mu‘in al-Din
Chishti (m. 627/1236), originaire d’Asie centrale ol il
avait étudié avant de venir a Lahore pour finalement
s'installer a Ajmer. La chishtiyya a dominé la vie
spirituelle dans I'lnde musulmane pendant la période
pré-Moghole. Le succes de cet ordre soufi est di en
partie a sa capacité de s'adapter a I'environnement
religieux indien. La nagshbandiyya est arrivée dans le
sous-continent indien plus tardivement et a joué un
réle significatif aux xvii® et xvi® siecles. Comme en
Asie centrale, les soufis nagshbandi étaient impliqués
dans les affaires politiques et militaires. La vie de Baba
Palang Pish (m. 1110/1699) témoigne de la volonté
des cheikhs nagshbandi de prendre part aux actions
militaires. Les sources hagiographiques décrivent

BCAI 39

BCAIl en ligne

30

BCAI 39 (2025) Harry S. Neale: Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Baba Palang Pish comme un « pir militaire » qui
aurait accompagné les armées musulmanes dans la
campagne au Deccan pendant le régne du sultan
moghol Awrangzeb (r. 1618-1707).

Les anecdotes rassemblées dans cet ouvrage
par HN illustrent les multiples roles des cheikhs
soufis en matiére de jihad, dont il existe plusieurs
formes: le jihad contre 'ame charnelle, la nafs, le
jihad de la langue et le jihdd de I'épée. Les anecdotes
mettent en lumiere I"éthique du jihdad dans la
bravoure et I'abnégation que les cheikhs combattants
manifestent sur le champ de bataille. On peut citer le
récit décrivant ‘Al b Uthman al-Shawi (m. 940/1534)
faisant face aux chrétiens, une épée a la main et un
poeme en I'honneur du Prophete sur les lévres. Il

mourut en martyr a la bataille de Humar, prés d'Asila.

Il s’agit ici d’'un topos hagiographique rapporté par
le cheikh du Rif marocain, Ibn “Askar (m. 986/1578)
dans son Dahwat al-nashir, ouvrage sur les cheikhs
soufis du Maghreb. Il n'est pas inintéressant de relever
que l'on trouve ce méme motif de bravoure dans
I'historiographie. Lhistorien persan Muhammad
Shabankara'i rapporte dans le Majma' al-ansab (")
que le roi du Shabankara, Muzaffar al-Din, partit au
combat contre les Mongols avec sur les levres des
vers du « Livre des Rois » (Shah Nama) de Ferdowsi
et demandant a Dieu de lui accorder le martyr . Le
roi du Shabankara incarne ici la résistance nationale
iranienne a un envahisseur venu de l'extérieur, tandis
que dans le cas de ‘Al b. ‘Uthman al-Shawi il sagit

de défendre les valeurs de I'islam face a la chrétienté.

Le mérite de Sufi Warriors Saints est d’avoir
rassemblé et traduit en anglais un certain nombre de
récits sélectionnés dans les sources arabes et persanes
sur des maitres spirituels impliqués dans des actes
de jihdd. Il est néanmoins regrettable que HN utilise
les sources hagiographiques sans en avoir défini au
préalable la spécificité. Une vie de saint doit étre
étudiée pour ce qu'elle est, c'est-a-dire un discours
d’'une intention édifiante concernant un homme
considéré comme hautement vertueux. Le texte
hagiographique ne présente pas chronologiquement
la vie d’'un saint, mais elle suggere son caractere. Par
conséquent, la nature des textes hagiographiques
impose un discernement spécifique en raison des
lieux communs qu'il contient. Les topoi ont leur

(1) Muhammad Shabankara'’i est le premier historien a intégrer
dans une histoire universelle de I'islam des chapitres sur les
dynasties locales de I'lran méridional.

(2) Le Shah Nama, composé vers 1010 par Ferdowsi, est
considéré comme I'épopée nationale des rois de I'lran ancien. Le
texte est dédié sultan ghaznévide Mahmiid de Ghazna.

propre histoire, ils s'inscrivent, ou se réalisent, dans
un contexte historique particulier.

Dans la tres courte conclusion de son ouvrage
(p- 113-117), HN ne propose aucune analyse des
récits traduits faute de recul sur la nature de la
littérature hagiographique. Les actes de jihad de
Bayazid al-Bastami et Junayd al-Baghdadi relevent
clairement du lieu commun hagiographique,
tout comme les actes militaires de Jalal al-Din
Rami a Damas, rapportés dans une seule source
hagiographique, le Managib al-Arifin de Shams al-
Din Aflaki (m. 761/1360). Ce dernier était le disciple
du petit-fils de Rimi sur I'invitation duquel il rédigea
un ouvrage sur les hauts faits de son grand-pere et
I'ordre mevlevi. Le Managqib al-"Arifin commence par
décrire les raisons qui ont obligé Rtmi a quitter Balkh
apres les dévastations provoquées par les hordes
de Gengis Khan. La présence de Rimi assistant les
armées musulmanes au siege de Damas par Hiilegii
est un rappel symbolique du siege de Balkh par
Gengis Khan.

Les informations sur les activités de jihad
militaire des ascetes combattants des vii® et
IX¢ siecles ne sont pas documentées dans les sources
hagiographiques du style adab al-mandgib, mais
elles sont mentionnées dans les premiers traités de
soufisme. Ces ascetes combattant aux frontiéres
sont désignés par le terme mutatawwi‘a qui signifie
littéralement « ceux qui accomplissent des actes
de piété surérogatoire ». Les saints combattants
dont les faits et dits sont traduits dans le premier
chapitre de Sufi Warriors Saints sont les fondateurs
du mouvement mutatawwi‘a. lls ont composé
les premiers ouvrages sur le jihad, mais aussi les
premiers traités de zuhd. Les valeurs religieuses qui
les unissaient étaient l'ascese (zuhd), la piété (birr)
et la recherche d’'une extréme pureté, notamment
en matiére alimentaire. lls apparaissent comme des
modeéles de vie austére en contraste avec le mode de
vie des habitants des villes.

Le véritable saint combattant de l'islam, dont
les activités sont bien documentées dans les
sources hagiographiques a cette époque, est Shaykh
Abu Ishaq Kazarani. En pratiquant le jihad de la
langue, il aurait obtenu la conversion de milliers de
zoroastriens dans le Fars et plus précisément dans la
région de Kazaran. Il semble d’ailleurs que I'idéal du
jihad militaire est resté présent dans l'ordre kdzartini
qui s’est développé dans différentes parties du
monde musulman, notamment en Anatolie. Selon
le Kitab Kunh al-akhbar de I'historien ottoman
Mustafa Ali, soixante-dix mille disciples kazaraniyya
auraient participé a la conquéte de Constantinople
en 1453, une conquéte qui ne se serait pas faite

BCAI 39

BCAIl en ligne

3l

BCAI 39 (2025) Harry S. Neale: Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

par les armes mais par la clameur «Dieu est plus
grand que tout® ». Par ailleurs, il est intéressant
de signaler qu’a I'’époque de Shaykh Abii Ishaq
Kazarani, un autre cheikh combattant a été tres
actif dans une autre partie du Fars: Sayyid ‘Afif al-
Din al-Musawi al-Husayni (m. 423/), connu sous le
nom de Shah Zand et natif de Bayram, petite ville
située dans les régions chaudes du Fars. Les hauts
faits de Shah Zandu sont rapportés dans une source
hagiographique composée au xix¢ siécle par un de
ses lointains descendants(“). Shah Zand est crédité
d’avoir mené, les armes a la main, la guerre contre
les infidéles zoroastriens dont il aurait converti des
milliers et conquis toutes les forteresses. Ces deux
saints combattants des premiers siécles de I'islam
dans I'lran méridional incarnent deux formes de jihdd.
D'un c6té, la prédication pour Shaykh Aba Ishaq
Kazarini et, de I'autre c6té, l'obligation religieuse du
jihad fi sabil Allah pour Shah Zanda.

(3) P.Wittek, « “Note” a Fu'ad Kopriiliizade, Abi Ishaq Kazerani
und die Ishaqi-Derwische in Anatolien », Der Islam, vol. XIX/1-2,
1931, p. 25.

4) Tazkirat-i Hadrat Sayyid ‘Afif al-Din Shah Zandd, Husayn
Khadim, Asghar Karimi et Sayyid Hasan Zandi (eds.), Tihran,
Intisharat-i Pirtiz, 1391sh/2012.

Louvrage de HN sera utile aux chercheurs qui
s'intéressent a la notion de jihdd dans le soufisme
dans ces deux aspects, dans différents endroits
du ddr al-islam et dans des contextes historiques
variés: d’'une part, les informations sur la pratique
de la mujahada, c'est-a-dire le combat spirituel
que meénent les maitres spirituels contre leur ame
charnelle, la nafs ; d’autre part, le role des cheikhs
soufis dans le jihad fi sabil Alldh, le jihad militaire
dont le fondement est coranique. De ce point de
vue, les deux cartes qui figurent au début du livre
sont tres utiles pour situer géographiquement les
régions ou les cheikhs ont exercé leurs activités.
Lauteur a établi un glossaire des termes techniques
(p. 118-121), une liste des sources traduites classées
chronologiquement par rapport a leur date de
rédaction (p. 122-126), et la liste des sources utilisées
et un index concluent l'ouvrage.

Denise Aigle
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

BCAI 39

BCAIl en ligne

32

BCAI 39 (2025) Harry S. Neale: Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

