
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 29

Harry S. Neale 
Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad  
from Muslim Hagiography

Londres, I.B. Tauris 
2022, i-xi, 182 p., cartes, index 
ISBN : 9780755643370

Mots clés :  saints, soufis, histoire, jihād, hagiographie, 
Maghreb, Mashreq, Inde

Keywords:  Saints, Sufis, History, Jihad, Hagiography, 
Maghreb, Mashreq, India

Cet ouvrage est consacré aux maîtres spirituels, 
considérés comme des saints combattants de la foi 
(mujāhid, ghāzī). Les anecdotes mettant en scène des 
soufis combattant les ennemis de l’islam en assistant 
de manière miraculeuse les armées musulmanes font 
partie des lieux communs (topoi) de la littérature 
hagiographique. Selon Harry S. Neale (HN) la 
doctrine du jihād occupe une position centrale 
dans l’histoire islamique (p. 1). On peut néanmoins 
s’interroger sur la pertinence de cette affirmation. 
En effet si le jihād contre la nafs (l’âme charnelle) 
est central dans la spiritualité islamique, tous les 
cheikhs soufis n’appellent pas au jihād armé. Le 
contexte politique est le facteur déterminant pour 
que les cheikhs combattants de l’islam apparaissent 
dans les textes hagiographiques. Le but de HN dans 
cet ouvrage est de traduire les récits sur les cheikhs 
ghāzī présents dans différents types de sources 
(hagiographiques et traités de soufisme, mais aussi 
chroniques historiques et récits de voyage) en arabe 
et en persan. Après une introduction (p. 1-22) dans 
laquelle l’auteur définit les principaux concepts 
utilisés (mujāhid, ghāzī, jihād, mujāhada), l’ouvrage 
se compose de cinq chapitres organisés de manière 
chronologique, depuis les proto-soufis aux viiie 
et ixe siècles, jusqu’aux soufis combattants du 
sous-continent indien au xviie siècle. Dans chaque 
chapitre, la présentation des paroles traduites 
est identique. Après une brève biographie du 
personnage dont il est question et la liste des sources 
traduites, les rubriques sont presque toujours les 
mêmes : 1) quelques éléments marquants de la vie 
spirituelle du cheikh combattant, 2) traduction de 
ses paroles exemplaires, 3) traduction des récits 
concernant son implication dans des faits de jihād 
militaire.

Le chapitre 1, « Ascetic Warriors and Proto-
Sufis: The Eighth and Ninth Centuries » (p. 23-39), 
est consacré à quatre célèbres figures des débuts 
du soufisme. HN regroupe les paroles des ascètes 

en trois rubriques : repentance, paroles exemplaires 
et actes de jihād. Ces saints combattants inscrivent 
leurs actions dans le contexte politique particulier 
des conflits entre le calife abbasside de Bagdad et 
les Byzantins aux régions frontalières de la Syrie du 
Nord et du sud de l’Anatolie. Cette situation politique 
a donné lieu à la figure de l’ascète combattant 
musulman, gardien des frontières de l’islam. Toute 
une tradition orale a vu le jour rapportant les 
actions héroïques, voire les miracles, accomplis par 
ces ascètes qui menaient une vie austère, fondée sur 
la remise confiante en Dieu (tawakkul) et la piété 
scrupuleuse (waraʿ). Ils sont décrits en contraste 
avec le mode de vie des habitants des grandes 
villes comme Bagdad et Damas. Le plus célèbre de 
ces ascètes combattants est sans doute Ibrāhīm 
b. Adham (m. 161/777-778) qui, selon la légende, 
aurait été le souverain de Balkh. Il aurait renoncé à 
la fonction royale pour mener une vie ascétique. Il 
serait mort en mer Méditerranée en combattant les 
Byzantins. HN traduit également les paroles et les 
actions exemplaires de trois autres célèbres figures 
de soufis combattants de cette époque. Muḥammad 
b. Wāsi‘, originaire de Baṣra, qui aurait combattu 
aux côtés du commandant militaire omeyyade, 
Qutayb b. Muslim (m. 96/715), lors de la conquête 
de la Transoxiane et du Khorassan. ʿAbd Allāh b. al-
Mubārak, connu pour sa pratique des « deux jihād », 
militaire contre les Byzantins, et spirituel contre 
son âme charnelle (nafs). Shaqīq Balkhī, célèbre 
pour ses connaissances dans les sciences de la Loi 
religieuse (sharī‘a) et de la Réalité divine (ḥaqīqa), est 
crédité, dans les sources hagiographiques, d’être un 
combattant de la foi, mort dans la campagne militaire 
des forces de l’islam dans le Khuttalan.

Le chapitre 2, « Mujahid Friends of God in 
Sufism’s Formative Period: The Ninth through 
Eleventh Centuries » (p. 41-60), est consacré à 
Bayāzid al-Basṭāmī (m. 234/848 ou 261/875), Junayd 
al-Baghdādī (m. 298/910) et Shaykh Abū Isḥāq 
Kāzarūnī (m. 426/1033). Fondateur de la ṭarīqa 
kāzarūniyya, l’un des premiers ordres soufis, ce 
dernier est connu pour avoir converti à l’islam les 
zoroastriens du Fārs et assisté miraculeusement les 
troupes musulmanes à la frontière byzantine. Ces 
diverses actions lui ont valu le titre de « al-shaykh 
al-ghāzī ». En revanche Bāyazīd al-Basṭāmī et Junayd 
al-Baghdādī sont surtout célèbres comme des maîtres 
soufis incarnant deux lignes spirituelles différentes. 
L’ivresse mystique (sukr), avec la prononciation de 
propos extatiques (shaṭahāt), pour Basṭāmī, et la 
sobriété (saḥw) pour Junayd. Ils sont néanmoins 
crédités d’avoir assisté de manière miraculeuse les 
armées musulmanes aux frontières de l’islam.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Harry S. Neale: Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 30

Avec le chapitre 3, « Sufi Mujahids of the 
Crusades and the Mongol Invasion: The Twelfth 
and Thirteenth Centuries » (p. 61-75), nous sommes 
dans un tout autre contexte politique qu’aux siècles 
précédents. Deux événements majeurs vont affecter 
le monde musulman au cours des xiie et xiiie siècles : 
les croisades, à l’appel du Pape Urbain II à partir de 
1096, et la prise de Bagdad par les Mongols en 1258, 
avec l’abolition du califat abbasside. Le sultanat 
mamelouk fut le fer de lance de la résistance à ces 
deux envahisseurs. HN présente dans ce chapitre les 
faits et gestes de deux figures importantes du combat 
contre les croisés qui ne sont pas des maîtres spirituels 
appartenant à un ordre soufi. Le premier est un 
cheikh de Syrie, ʿAbd Allāh al-Yūnīnī (m. 617/1221), 
appelé le « Lion de Syrie » (asad al-sham). Originaire 
d’un village situé près de Baalbek au Liban, il est 
donné, dans les sources, comme la figure exemplaire 
de celui qui mène le jihād contre sa nafs, mais aussi 
sur le champ de bataille où il serait mort en martyr. 
Son tombeau à Baalbek devint un lieu de pieuses 
visites. Le second, Abū l-Qāsim ʿAbd al-Raḥmān 
al-Nuwayrī désigné par les sources hagiographiques 
comme le « Martyr éloquent » (al-shahīd al-nāṭiq), 
était un grand cheikh et juriste d’Égypte, mort 
au combat contre les croisés à Damiette. Dans ce 
chapitre figurent deux maîtres originaires d’Iran. 
Le premier, Najm al-Dīn Kubrā (m. 618/1221), 
maître éponyme de la ṭarīqa kubrawiyya qui s’est 
développée en Asie centrale, en Anatolie, en Inde 
et en Chine, est rapporteur de hadiths et fidèle à la 
sunna du Prophète ; il serait mort en combattant les 
Mongols durant le siège de la ville de Khwārazm. Le 
second, Jalāl al-Dīn Rūmī (m. 672/1273), est surtout 
connu pour avoir composé l’un des plus célèbres 
monuments de la littérature mystique persane, le 
Mathnavī-yi ma‘navī, appelé le « Coran persan ». Tout 
comme Najm al-Dīn Kubrā, il est considéré comme 
un mujāhid : au moment du siège de Damas par les 
armées de Hülegü, les habitants l’auraient aperçu 
assister les troupes musulmanes sur le champ de 
bataille.

Le chapitre 4, « Sufi Mujahids of al-Andalus 
and al-Maghrib: The Twelfth through Seventeenth 
Centuries » (p. 77-91), est consacré à des personnalités 
du monde musulman occidental. Le xiie siècle est 
celui de la Reconquista du royaume de Castille face 
au jihād mené par les Almoravides dans la péninsule 
Ibérique. La chute du califat omeyyade de Cordoue 
au xie siècle donna naissance à de nombreux petits 
États, très faibles, qui facilitèrent la reconquête 
chrétienne. La chute de Grenade en 1492 marqua la 
fin du pouvoir musulman dans la péninsule mais la 
lutte, pour des raisons essentiellement économiques 

se poursuivra, de la part des monarchies castillanes 
et portugaise sur les terres du Maghreb.

H N  f a i t  re m a rq u e r  q u e  l e s  s o u rc e s 
hagiographiques sur ces saints combattants diffèrent 
de celles portant sur les cheikhs ghāzī de la partie 
orientale du dār al-islām. Il s’agit, en grande partie, 
de biographies plus courtes, centrées sur les qualités 
islamiques idéales des cheikhs soufis. Ces sources 
sont composées sur le modèle des recueils de 
biographies (ṭabaqāt) plutôt que sur le modèle des 
récits de manāqib, mettant en valeur les hauts faits 
et les actions miraculeuses d’un seul personnage. Il 
existe d’abondantes sources qui mettent en lumière 
le rôle des soufis dans le jihād contre les envahisseurs 
portugais et espagnols. Parmi les soufis mujāhid cités 
dans ce chapitre, la figure de Muḥammad al-ʿAyyāshī 
(m. 1051/1641) est sans doute la plus célèbre. Selon 
les sources hagiographiques, il aurait mené le jihād 
à la frontière avec les chrétiens. Les actions militaires 
de Muḥammad al-ʿAyyāshī sont corroborées dans 
les sources historiques qui rapportent plusieurs de 
ses faits d’armes. Son acte exemplaire le plus célèbre 
est l’attaque qu’il a menée contre la flotte espagnole. 
Après l’avoir défaite, il aurait fortifié la ville de Salé, 
près de Rabat. 

Le chapitre 5, « Sufi Mujahids of the Indian 
Subcontinent: The Eleventh through Seventeenth 
Centuries » (p. 93-111), s’intéresse aux soufis 
appartenant à deux ṭarīqa-s importantes du sous-
continent indien, la chishtiyya et la naqshbandiyya. 
Au départ, ces ṭarīqa-s se sont développées en 
Asie centrale avant de se diffuser en Inde. Selon les 
sources hagiographiques, Abū Muḥammad Chishtī 
(m. 411/1020) effectuait des prières surérogatoires 
et était détaché des choses de ce monde. Son 
comportement correspond au modèle de l’ascète 
combattant des viiie et ixe siècles. Il aurait conduit une 
bande de soufis ghāzī-s dans les raids de Maḥmūd de 
Ghazna contre les Hindous. Néanmoins, le véritable 
fondateur de la chishtiyya en Inde est Muʿīn al-Dīn 
Chishtī (m. 627/1236), originaire d’Asie centrale où il 
avait étudié avant de venir à Lahore pour finalement 
s’installer à Ajmer. La chishtiyya a dominé la vie 
spirituelle dans l’Inde musulmane pendant la période 
pré-Moghole. Le succès de cet ordre soufi est dû en 
partie à sa capacité de s’adapter à l’environnement 
religieux indien. La naqshbandiyya est arrivée dans le 
sous-continent indien plus tardivement et a joué un 
rôle significatif aux xviie et xviiie siècles. Comme en 
Asie centrale, les soufis naqshbandi étaient impliqués 
dans les affaires politiques et militaires. La vie de Bābā 
Palang Pūsh (m. 1110/1699) témoigne de la volonté 
des cheikhs naqshbandi de prendre part aux actions 
militaires. Les sources hagiographiques décrivent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Harry S. Neale: Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 31

Bābā Palang Pūsh comme un « pīr militaire » qui 
aurait accompagné les armées musulmanes dans la 
campagne au Deccan pendant le règne du sultan 
moghol Awrangzeb (r. 1618-1707).

Les anecdotes rassemblées dans cet ouvrage 
par HN illustrent les multiples rôles des cheikhs 
soufis en matière de jihād, dont il existe plusieurs 
formes : le jihād contre l’âme charnelle, la nafs, le 
jihād de la langue et le jihād de l’épée. Les anecdotes 
mettent en lumière l’éthique du jihād dans la 
bravoure et l’abnégation que les cheikhs combattants 
manifestent sur le champ de bataille. On peut citer le 
récit décrivant ʿ Alī b Uthmān al-Shāwī (m. 940/1534) 
faisant face aux chrétiens, une épée à la main et un 
poème en l’honneur du Prophète sur les lèvres. Il 
mourut en martyr à la bataille de Humar, près d’Asila. 
Il s’agit ici d’un topos hagiographique rapporté par 
le cheikh du Rif marocain, Ibn ʿAskar (m. 986/1578) 
dans son Dahwat al-nashir, ouvrage sur les cheikhs 
soufis du Maghreb. Il n’est pas inintéressant de relever 
que l’on trouve ce même motif de bravoure dans 
l’historiographie. L’historien persan Muḥammad 
Shabānkāra’ī rapporte dans le Majma‘ al-ansāb (1) 
que le roi du Shabānkāra, Muẓaffar al-Dīn, partit au 
combat contre les Mongols avec sur les lèvres des 
vers du « Livre des Rois » (Shah Nāma) de Ferdowsī 
et demandant à Dieu de lui accorder le martyr (2). Le 
roi du Shabānkāra incarne ici la résistance nationale 
iranienne à un envahisseur venu de l’extérieur, tandis 
que dans le cas de ʿAlī b. ʿUthmān al-Shāwī il s’agit 
de défendre les valeurs de l’islam face à la chrétienté.

Le mérite de Sufi Warriors Saints est d’avoir 
rassemblé et traduit en anglais un certain nombre de 
récits sélectionnés dans les sources arabes et persanes 
sur des maîtres spirituels impliqués dans des actes 
de jihād. Il est néanmoins regrettable que HN utilise 
les sources hagiographiques sans en avoir défini au 
préalable la spécificité. Une vie de saint doit être 
étudiée pour ce qu’elle est, c’est-à-dire un discours 
d’une intention édifiante concernant un homme 
considéré comme hautement vertueux. Le texte 
hagiographique ne présente pas chronologiquement 
la vie d’un saint, mais elle suggère son caractère. Par 
conséquent, la nature des textes hagiographiques 
impose un discernement spécifique en raison des 
lieux communs qu’il contient. Les topoi ont leur 

(1)  Muḥammad Shabānkāra’ī est le premier historien à intégrer 
dans une histoire universelle de l’islam des chapitres sur les 
dynasties locales de l’Iran méridional.
(2)  Le Shah Nāma, composé vers 1010 par Ferdowsī, est 
considéré comme l’épopée nationale des rois de l’Iran ancien. Le 
texte est dédié sultan ghaznévide Maḥmūd de Ghazna.

propre histoire, ils s’inscrivent, ou se réalisent, dans 
un contexte historique particulier. 

Dans la très courte conclusion de son ouvrage 
(p. 113-117), HN ne propose aucune analyse des 
récits traduits faute de recul sur la nature de la 
littérature hagiographique. Les actes de jihād de 
Bāyazīd al-Basṭamī et Junayd al-Baghdādī relèvent 
clairement du lieu commun hagiographique, 
tout comme les actes militaires de Jalāl al-Dīn 
Rūmī à Damas, rapportés dans une seule source 
hagiographique, le Manāqib al-ʿĀrifīn de Shams al-
Dīn Aflakī (m. 761/1360). Ce dernier était le disciple 
du petit-fils de Rūmī sur l’invitation duquel il rédigea 
un ouvrage sur les hauts faits de son grand-père et 
l’ordre mevlevi. Le Manāqib al-ʿĀrifīn commence par 
décrire les raisons qui ont obligé Rūmī à quitter Balkh 
après les dévastations provoquées par les hordes 
de Gengis Khan. La présence de Rūmī assistant les 
armées musulmanes au siège de Damas par Hülegü 
est un rappel symbolique du siège de Balkh par 
Gengis Khan.

Les informations sur les activités de jihād 
militaire des ascètes combattants des viiie et 
ixe siècles ne sont pas documentées dans les sources 
hagiographiques du style adab al-manāqib, mais 
elles sont mentionnées dans les premiers traités de 
soufisme. Ces ascètes combattant aux frontières 
sont désignés par le terme mutaṭawwiʿa qui signifie 
littéralement « ceux qui accomplissent des actes 
de piété surérogatoire ». Les saints combattants 
dont les faits et dits sont traduits dans le premier 
chapitre de Sufi Warriors Saints sont les fondateurs 
du mouvement mutaṭawwiʿa. Ils ont composé 
les premiers ouvrages sur le jihād, mais aussi les 
premiers traités de zuhd. Les valeurs religieuses qui 
les unissaient étaient l’ascèse (zuhd), la piété (birr) 
et la recherche d’une extrême pureté, notamment 
en matière alimentaire. Ils apparaissent comme des 
modèles de vie austère en contraste avec le mode de 
vie des habitants des villes. 

Le véritable saint combattant de l’islam, dont 
les activités sont bien documentées dans les 
sources hagiographiques à cette époque, est Shaykh 
Abū Isḥāq Kāzarūnī. En pratiquant le jihād de la 
langue, il aurait obtenu la conversion de milliers de 
zoroastriens dans le Fārs et plus précisément dans la 
région de Kāzarūn. Il semble d’ailleurs que l’idéal du 
jihād militaire est resté présent dans l’ordre kāzarūnī 
qui s’est développé dans différentes parties du 
monde musulman, notamment en Anatolie. Selon 
le Kitāb Kunh al-akhbār de l’historien ottoman 
Muṣṭafā Ālī, soixante-dix mille disciples kāzarūniyya 
auraient participé à la conquête de Constantinople 
en 1453, une conquête qui ne se serait pas faite 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Harry S. Neale: Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 32

par les armes mais par la clameur « Dieu est plus 
grand que tout (3) ». Par ailleurs, il est intéressant 
de signaler qu’à l’époque de Shaykh Abū Isḥāq 
Kāzarūnī, un autre cheikh combattant a été très 
actif dans une autre partie du Fārs : Sayyid ʿAfīf al-
Dīn al-Mūsawī al-Ḥusaynī (m. 423/), connu sous le 
nom de Shāh Zandū et natif de Bayram, petite ville 
située dans les régions chaudes du Fārs. Les hauts 
faits de Shāh Zandū sont rapportés dans une source 
hagiographique composée au xixe siècle par un de 
ses lointains descendants (4). Shāh Zandū est crédité 
d’avoir mené, les armes à la main, la guerre contre 
les infidèles zoroastriens dont il aurait converti des 
milliers et conquis toutes les forteresses. Ces deux 
saints combattants des premiers siècles de l’islam 
dans l’Iran méridional incarnent deux formes de jihād. 
D’un côté, la prédication pour Shaykh Abū Isḥāq 
Kāzarūnī et, de l’autre côté, l’obligation religieuse du 
jihād fī sabīl Allāh pour Shāh Zandū.

(3)  P. Wittek, « “Note” à Fu’ad Köprülüzāde, Abū Isḥāq Kāzerūnī 
und die Isḥāqī-Derwische in Anatolien », Der Islam, vol. XIX/1-2, 
1931, p. 25.
4)  Tazkirat-i Ḥaḍrat Sayyid ‘Afīf al-Dīn Shāh Zandū, Ḥusayn 
Khādim, Aṣghar Karīmī et Sayyid Ḥasan Zandū (eds.), Tihrān, 
Intishārāt-i Pīrūz, 1391sh/2012.

L’ouvrage de HN sera utile aux chercheurs qui 
s’intéressent à la notion de jihād dans le soufisme 
dans ces deux aspects, dans différents endroits 
du dār al-islām et dans des contextes historiques 
variés : d’une part, les informations sur la pratique 
de la mujāhada, c’est-à-dire le combat spirituel 
que mènent les maitres spirituels contre leur âme 
charnelle, la nafs ; d’autre part, le rôle des cheikhs 
soufis dans le jihād fī sabīl Allāh, le jihād militaire 
dont le fondement est coranique. De ce point de 
vue, les deux cartes qui figurent au début du livre 
sont très utiles pour situer géographiquement les 
régions où les cheikhs ont exercé leurs activités. 
L’auteur a établi un glossaire des termes techniques 
(p. 118-121), une liste des sources traduites classées 
chronologiquement par rapport à leur date de 
rédaction (p. 122-126), et la liste des sources utilisées 
et un index concluent l’ouvrage.

Denise Aigle 
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Harry S. Neale: Sufi Warriors Saints. Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

