
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 24

Pascal Held 
Baghdad During the Time of ʿAbd al-Qādir  
al-Jīlānī

Piscataway NJ, Gorgias Press (Islamic History 
and Thought, 29) 
2022, vii+284 p. 
ISBN : 9781463244385

Mots-clefs :  Jīlānī, Ibn al-Jawzī, hanbalite, soufi, 
Bagdad, samāʿ, voie spirituelle

Keywords:  Jīlānī, Ibn al-Jawzī, Hanbalite, Sufi, 
Baghdad, samāʿ, Spiritual Path

ʿAbd al-Qādir al-Jīlānī (né en 470/1077, mort 
en 561/1166), par le rôle que la postérité lui a attribué, 
est l’une des figures majeures de la sainteté en islam. 
D’origine iranienne, hanbalite, prédicateur, ascète et 
peut-être soufi, il aurait également été à l’origine de 
la fondation des grandes voies spirituelles, du moins 
de la plus ancienne, la Qādiriyya, qui lui doit son nom 
et revendique son héritage. Pourtant la littérature 
scientifique qui lui a été consacrée en Occident est 
relativement mince. Depuis l’article pionnier de 
D. S. Margoliouth, « Contributions to the biography 
of ʿAbd al-Kadir of Jilan (according to al-Dhahabī) » 
(JRAS, 1907, p. 267-310), seules quelques rares études, 
déjà anciennes, se sont intéressées à sa vie ou à ses 
œuvres (1).

Or, voici que deux monographies ont été 
publiées à quelques années d’intervalle. La première, 
issue d’une thèse de doctorat soutenue en 2011 (2), 
est parue en 2018, et intitulée : The Grey Falcon: The 
Life and Teaching of Shaykh ʿAbd al-Qādir al-Jīlānī (3). 
Son titre indique clairement que le sujet est la vie 
et l’œuvre de Jīlānī. Ce n’est pas exactement le cas 

(1)  On rappellera en particulier Mehmmet Ali Aïnî (en 
collaboration avec F. J. Simore-Munir), Un grand saint de l’Islam. 
Abd-al-Kadir Guilânî, 1077–1166, Paris 1938, éd. rév. 1967 et 
André Demeerseman, Nouveau regard sur la voie spirituellle 
d’ʿAbd al-Qâdir al-Jilânî et sa tradition, Paris, 1988. Sur l’édition 
et la traduction de l’un de ses textes : Walther Braune, Die Futûḥ 
al-Ġaib des ʿAbd al-Qādir (with German trans.), Berlin 1933. 
J. Chabbi, Abd al‑Qâdir al‑Jîlânî, idées sociales et politiques dans 
le contexte du ve/xie siècle et du vie/xiie siècle, Thèse de troisième 
cycle inédite, Paris III, 1971 ; J. Chabbi, « ʿ Abd al‑Qādir al‑Jîlânî, 
personnage historique – Quelques éléments de biographie », 
Studia Islamica 38 (1973), p. 75‑106.
(2)  Malik, Hamza, The Metaphysics of a Hanbali Sufi: A Descriptive 
Analysis of the Works of Shaykh ʿ Abd al-Qadir al-Jilani. PhD thesis. 
SOAS, University of London, 2011.
(3)  Leyde-Boston, Brill, Series : Islamic History and Civilization, 
155, 2018, x+251 p. L’auteur de ces lignes n’a pas consulté cet 
ouvrage. P. Held le connaît et le cite dans son étude.

de la deuxième, objet de ce compte-rendu, dont le 
titre indique que l’étude de Jīlānī pourrait n’être que 
secondaire et que l’objet principal est la capitale 
califale, Bagdad. Cette étude fait suite à un PhD 
obtenu en 2016 intitulé « The Hanbali School and 
Mysticism in Sixth/Twelfth Century Baghdad » à 
l’université de Chicago. 

Comme l’explique P. Held, il est difficile de 
reconstituer la vie de Jīlānī, personnage historique, 
car elle a été recouverte par le voile de la légende 
dorée qui a pris corps près d’un siècle après son 
décès, sous la plume de al-Shaṭṭanawfī (m. 713/1314), 
auteur de la Bahjat al-asrār (4). Cet ouvrage servit de 
base aux biographies postérieures, mais fut critiqué 
par l’historiographie musulmane, par Dhahabī en 
particulier, pour son manque de fiabilité historique 
et sa propension à construire un personnage dont 
la vie, depuis son plus jeune âge, est jalonnée de 
miracles. En l’absence de données suffisamment 
consistantes et fiables sur la vie de Jīlānī, P. Held 
a tenté d’appréhender le personnage en étudiant 
ses œuvres et en cherchant à l’inscrire dans les 
courants du soufisme qui existent à Bagdad, ville 
dans laquelle il passa la majorité de son existence, 
de son arrivée à l’âge de 18 ans en 488/1095 jusqu’à 
sa mort en 561/1166, soit plus de 70 ans. Pour 
comprendre les idées et la voie spirituelle de Jīlānī, 
P. Held s’est appuyé sur trois œuvres, en tout premier 
lieu al-Ghunya li-ṭālib ṭarīq al-Ḥaqq, le seul ouvrage 
composé de son vivant, sur l’authenticité de laquelle 
les chercheurs occidentaux s’accordent. Ce qui est 
également le cas des Futūḥ al-ghayb et de al-Fatḥ al-
rabbānī, à l’exception notoire de J. Chabbi qui a émis 
quelques réserves sur l’auteur de ces deux derniers 
titres (p. 16) (5).

L’ouvrage de P. Held est organisé autour de cinq 
chapitres. Au préalable, dans l’introduction, l’auteur 
a exposé son projet et les sources qu’il comptait 
mobiliser afin de le mener à bien. Il n’a retenu que 
les trois titres, mentionnés plus haut, comme œuvres 
authentiques attribuables à Jīlānī, les autres titres, 
près de 50, sont écartés, un peu rapidement semble-
t-il et sans que soient mentionnés les plus importants 
ou les raisons qui conduisent à les écarter. 

Une fois réglée la question des œuvres, le 
premier chapitre tente de reconstruire la vie, la 
formation, les maîtres en mystique et les disciples 
d’al-Jīlānī. Les quatre suivants, chacun consacrés 
à une des étapes du cheminement spirituel, sont 
intitulés : chap. 2 « Inner purity and desiring God » ; 

(4)  Tunis 1302 A.H. ; Cairo 1304 A.H.
(5)  Voir également sa notice dans EI3, publiée en ligne en 2009 
et mise à jour en 2021.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?l?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 25

chap. 3 « Inner strength » ; chap. 4 « Surrender and 
revival » ; chap. 5 « Return ». L’originalité de l’ouvrage, 
mais aussi peut-être son point faible, est d’associer 
à chacun de ces chapitres une grande figure du 
soufisme bagdadien de l’époque avec laquelle Jīlānī 
aurait pu avoir un contact personnel : Abū al-Najīb 
al-Suhrawardī (m. 563/1168) au chapitre 2 ; Abū Ḥafṣ 
ʿUmar al-Suhrawardī (m. 632/1234) au chapitre 3 ; 
Aḥmad al-Ghazālī (m. 520/1126) au chapitre 4 et 
enfin Abū Yaʿqūb Yūsuf al-Hamadānī (m. 535/1140) 
et Ibn al-Jawzī (m. 520/1126) au chapitre 5.

Ces choix méthodologiques au premier abord 
interrogent. Pourquoi deux figures au chapitre 5, qui 
plus est avec Ibn al-Jawzī dont la présence comme 
soufi ne va pas de soi ? Pourquoi ensuite associer 
chacun de ces maîtres à une étape particulière ? Le 
choix est-il arbitraire ou justifié par des arguments 
doctrinaux ou autres ? Enfin, puisqu’il est question 
de rendre compte du soufisme bagdadien à l’époque 
de Jīlānī, la juxtaposition de monographies est-il le 
meilleur moyen de rendre compte de l’interaction 
entre les différents courants soufis comme de la place 
et du rôle du soufisme et de ses représentants dans 
la capitale califale sur près d’un siècle?

Dans le chapitre 2 et les suivants, P. Held 
s’intéresse à la voie de Jīlānī qu’il a choisi de présenter 
en quatre étapes, bien qu’il reconnaisse que cela 
ne correspond pas à une division adoptée par le 
maître bagdadien (p. 69), mais bien à sa propre 
compréhension de ses idées. Au préalable, P. Held 
expose ce qu’il appelle les « Basic requirements » 
(p. 69-77), étape préparatoire qui se résume en une 
authentique soumission à Dieu, par l’observation de 
Ses commandements et l’acceptation de Ses décrets, 
ce qui suppose le contrôle de l’âme inférieure. Ensuite 
seulement commence le cheminement. Held affirme 
« The first stage of al-Jīlānī’s path is about ‘passing 
away from creation’ (māta ‘an or fanā ‘an al-khalq) » 
(p. 78). Ceci démontre que la dimension ascétique, 
détachement du monde et retraite de la vie sociale, 
joue un rôle important dans l’enseignement de 
Jīlānī. Toutefois quelques pages plus loin il est dit : 
« At the begining of al-Jīlānī’s mystical path stands 
tawba » (p. 83). Se pose, donc, la question de savoir 
comment s’articulent ces deux notions, ce que 
l’auteur n’explique pas. Dans la plupart des manuels 
antérieurs, chez Qushayrī ou Kalābādhī par exemple, 
le retour à Dieu représente également le début de la 
voie. Tout en reconnaissant la difficulté de la chose, 
on reprochera à P. Held de ne pas suffisamment 
inscrire l’enseignement de Jīlānī dans l’histoire du 
soufisme antérieur afin d’évaluer plus précisément 
son apport dans la conception de la voie et de 
la progression spirituelle. Dans ce chapitre sont 

également abordées les relations entre le maître et le 
disciple ainsi que la distinction entre ʿ aẓīma et rukhṣa, 
un thème important de la pensée de Jīlānī, pour 
désigner un code de conduite strict ou au contraire 
plus souple. La première attitude est nécessaire tout 
au long de la voie spirituelle, tandis que la seconde 
serait plutôt l’apanage du « commun des croyants » 
(ʿawāmm) et acceptable pour les débutants sur la 
voie spirituelle (6). 

La dernière partie de ce chapitre propose un 
excursus dans la vie de Abū Najīb al-Suhrawardī 
(m. 563/1168), qui appartient à une famille de savants 
shafiʿites et de soufis, et oncle du célèbre Abū Ḥafṣ, 
l’auteur des ʿ Awārif al-maʿārif. Il y détaille également 
le contenu de son œuvre maîtresse Adāb al-murīdīn. 

Dans le chapitre 3, consacré à la deuxième étape, 
le cheminant après s’être détaché des hommes doit 
renoncer à l’attachement à soi (self attachment), 
expression par laquelle P. Held traduit le terme hawā 
(p. 109), c’est-à-dire faire sur lui-même le travail de 
renoncement qu’il a fait préalablement avec le monde 
extérieur. Cela signifie s’en remettre à Dieu en toute 
chose et se soumettre totalement à Son ordre. Dans 
cette étape s’effectue le passage de l’ascétisme au 
mysticisme (p. 110). Elle symbolise, sur un autre plan, le 
passage du cœur à sa dimension la plus intime et la plus 
centrale (sirr). C’est aussi à cette étape qu’il est élevé au 
rang d’« ami de Dieu » (walī/awliyāʾ) et que s’installe la 
relation d’amour entre les deux. Dans ce chapitre sont 
aussi discutés l’usage du terme faqīr, qui est chez Jīlānī 
plus ou moins synonyme de ṣūfī (p. 114), et l’emploi des 
termes « états » (aḥwāl) et « stations » (maqāmāt), le 
premier étant supérieur au second. Toutefois Jīlānī ne 
semble enclin ni à préciser ni à dénombrer les uns et 
les autres. Ensuite sont analysées les phases d’épreuves 
et les diverses afflictions, marques distinctives des 
véritables amants, que le cheminant rencontre dans 
sa progression à travers états et stations. Dans la suite 
de ce chapitre, ce sont les pratiques ascétiques, plus 
intenses dans cette phase, en particulier la retraite 
spirituelle, qui sont abordées. Le dernier sujet traité 
est celui du samāʿ, « l’audition spirituelle », pratique 
qui reçoit le plus d’attention de la part de Jīlānī. 
P. Held justifie d’aborder ce point dans ce chapitre 
car c’est dans cette deuxième étape que le mystique 
s’y implique, tandis que le murīd, moins avancé, n’y 
participe qu’occasionnellement. Si le terme samāʿ 
est bien lié à l’audition, je ne suis pas convaincu par 
la distinction que P. Held croit voir dans une citation 
de Jīlānī entre un discours direct (kalām) et indirect 

(6)  Ce thème a été traité par Abū ‘Abd al-Raḥmān al-Sulamī 
(m. 412/1021) dans son ouvrage Dhikr ādāb al-ṣūfiyya fī ityānihim 
al-rukhaṣ.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?l?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 26

(ḥadīth) (7), malgré la pertinence des commentaires 
qui suivent. Il me semble que ces deux termes sont 
tout simplement synonymes et qu’il est très difficile 
de démontrer pourquoi l’un désignerait un discours 
direct et l’autre un discours indirect et non l’inverse. 
Par contre, que cette distinction soit faite par Jīlānī 
me paraît tout à fait plausible : l’audition du Coran 
au cours du samāʿ peut susciter dans le cœur ‘de 
mystiques choisis’ (p. 133) une forme d’inspiration, 
une autre parole divine, non coranique, mais perçu 
comme une adresse directe venant de Dieu. Cela 
en référence au hadith rapporté par Tirmidhī 
(m. autour de 320/922) indiquant qu’il y a eu dans les 
communautés antérieures des muḥaddathūn, ceux 
à qui Dieu s’adresse (8). Quoi qu’il en soit, pour Jilānī, 
le samāʿ devrait être exclusivement basé sur le seul 
Coran et il réprouve l’usage de la musique ou de la 
poésie. Toutefois, il ne réserve pas la participation à 
ces séances aux soufis confirmés mais accepte aussi 
la présence de novices contrairement à Ghazālī, mais 
ceux-ci doivent respecter strictement un ensemble de 
règles. La Ghunya consacre aussi beaucoup de pages à 
la pratique consistant à ôter sa khirqa (vêtement qui 
symbolise l’initiation) et à la jeter au cours du samāʿ, 
pratique sans fondement selon Jīlānī ni dans la loi ni 
dans la voie.

L’excursus attaché à ce chapitre porte sur 
Abū Ḥafṣ ʿUmar al-Suhrawardī (m. 632/1234), le 
neveu d’Abū Najīb. Trois points communs relient 
ces trois personnages : ils sont arrivés encore jeunes 
à Bagdad pour y compléter leur formation, y 
furent initiés au soufisme, connurent ensuite une 
période prolongée de retraite et d’isolement, puis ils 
revinrent à Bagdad où ils devinrent des savants et des 
prédicateurs respectés (p. 149). On pourrait ajouter 
qu’ils furent à la tête de ribāṭ-s ou de madrasa-s à 
partir desquelles leur enseignement se propagea. 
P. Held cherche à savoir s’il fut disciple de Jīlānī à 
travers plusieurs informations qui attestent de cette 
rencontre et de probables liens de maîtres à disciples. 

Le chapitre 4 porte sur la troisième et dernière 
étape de la voie spirituelle de Jīlānī, celle de 
l’annihilation majeure (al-fanā, p. 163), qui complète 
les deux annihilations mineures réalisées dans 

(7)  « Al-samāʿ al-ḥaqīqi wa-huwa al-ḥadīth wa-l-kalām aladhī 
(sic) huwa sunnat Allāh (transcrit sunna allāh)… », p. 132. 
L’absence du duel pour le relatif indique un antécédant au 
singulier.
(8)  Et qui précise que s’il y en un dans cette communauté, c’est 
ʿUmar b. al-Khaṭṭāb, voir al-Ḥakīm al-Tirmidhī, Khatm al-awliyā’, 
éd. O. Yaḥyā, Beyrouth, 1965, p. 356-357. Sur la station du 
muḥaddath chez Tirmidhī, l’une de plus élevées, voir G. Gobillot, 
Le Livre de la profondeur des choses, Presse universitaires du 
Septentrion, 1996, p. 185.

les deux étapes précédentes, liée à un renouveau 
spirituel (p. 165). Parvenu à cette étape, le soufi 
devient un représentant de la volonté divine dans 
ce monde et est désigné sous le nom de badal, 
« substitut de Dieu sur terre », terme évoqué en détail 
par P. Held avec des implications d’ordre théologique 
(p. 171-77). Ce concept n’est pas nouveau, nous dit-il, 
et remonte à Junayd (9). P. Held clôt ce chapitre sur la 
notion d’amour, car c’est en ces termes que s’exprime 
la relation entre le badal et Dieu. De même que l’on 
passe du murīd au murād dans l’étape précédente, 
dans celle-ci le mystique passe de celui qui aime à 
celui qui est aimé (muḥibb à maḥbūb) (p. 187). Mais 
Jīlānī n’utilise pas le terme ʿishq (l’amour passion) 
dans ce contexte, emploi qui fait l’objet de débats 
dans les milieux soufis.

L’excursus attaché à ce chapitre porte sur Aḥmad 
al-Ghazālī (m. 521/1126 ou 518/1123), le frère de 
Abū Ḥamīd. P. Held résume les étapes de sa vie et 
mentionne ses principales œuvres, en particulier les 
Savāneḥ, traité en persan sur l’amour qui le rendit 
célèbre et que certains ont voulu voir comme le 
point de départ de ce que l’on appelle « la religion 
de l’amour » (p. 197). À son arrivée à Bagdad, Jīlānī 
refusa plus ou moins explicitement d’étudier avec 
Ghazālī qui officiait alors à la Niẓāmiyya. Le contraste 
entre les deux personnages est important. Toutefois, 
P. Held ne cherche pas vraiment à confronter ces 
deux expressions du soufisme, ni, nous semble-t-il, 
à expliquer pourquoi la ville de Bagdad les rendit 
possible. P. Held n’a pas comparé la notion de « cœur 
brisé » (p. 164), par exemple, dont il nous dit qu’elle 
apparaît dans les œuvres de ces deux auteurs, alors 
que cela aurait permis de mieux comprendre ce qui 
les rapproche ou au contraire les distingue.

Avec le chapitre 5, P. Held aborde la phase de 
retour du badal dans la société. Il accepte alors « his 
wordly allotments » (p. 201), soit un certain niveau 
de confort matériel et social, ce qui signifie la fin 
du mode de vie ascétique. Le soufi n’ayant plus 
de volonté individuelle, cette étape serait plutôt 
formelle et ne concernerait pas tous les mystiques 
ayant accompli avec succès les étapes antérieures. 
Cette phase a été décrite par Jīlānī comme « this is 
the return from the end to the begining »(p. 204). 
Cette perception du cheminement spirituel comme 
un mouvement circulaire ou plutôt hélicoïdal n’est 
pas nouvelle. Elle fait écho par exemple à Bisṭāmī 

(9)  Comme l’a signalé Karamustafa, pourtant cité dans ce 
contexte par P. Held, les attestations les plus anciennes remontent 
à Sahl al-Tustarī (m. 283/896) et al-Ḥakīm al-Tirmidhī (m. autour 
de 318/930) et non à Abū Ṭālib al-Makkī (m. 386/996) ni al-
Anṣārī al-Harawī (m. 481/1089), n. 15, p. 166-167.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?l?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 27

qui avertissait : « Toutes les fois que je m’imaginais 
être parvenu au terme (de la voie), on m’annonçait : 
ce n’est que le début ! (10) ». Dans la dernière partie 
de ce chapitre, P. Held aborde le rôle de ces abdāl, 
représentants de Dieu parmi Sa création, en 
particulier comme réceptacles et véhicules de Sa 
miséricorde, chargés également d’une mission de 
prédication (p. 207).

L’excursus attaché à ce chapitre porte sur Abū 
Yaʿqūb Yūsuf al-Hamadānī (m. 535/1140), muḥaddith, 
prédicateur et adepte d’un soufisme sobre, qui 
aurait encouragé Jīlānī à la prédication. P. Held 
retrace les étapes de sa vie, qui, dans ce cas encore, 
présente quelques similitudes avec celle de Jīlānī. 
Il était opposé à la théologie spéculative (comme 
Jīlānī, Abū Najīb et Abū Ḥafṣ al-Suhrawardī.) Puis, 
il choisit de présenter un de ses traités, le Rutbat 
al-ḥayāt, manuel soufi en persan, qui présente la 
voie spirituelle en trois étapes, islām, īmān et iḥsān, 
en référence à un célèbre hadith, liées au corps, au 
cœur et enfin au secret intime (sirr) à un premier 
niveau, puis enfin à l’esprit (jān) au niveau le plus 
élevé (p. 217). Malgré quelques rapprochements avec 
Jīlānī, signalés par P. Held, comme l’emploi du terme 
badal, il est difficile de savoir ce que l’on peut retenir 
de la confrontation de ces deux œuvres. 

Une section intitulée « Contempory Sufism » 
p. 219-225, trouve place entre Hamadānī et un 
dernier excursus sur Ibn al-Jawzī : sa position dans 
l’ouvrage est assez difficile à comprendre. P. Held y 
traite de quelques positions de Jīlānī sur les soufis 
de son temps, critiquant en particulier le port de 
la khirqa, surtout s’il n’est pas précédé par une 
purification intérieure, sur l’origine du terme ṣūfī et 
sur son emploi, peu fréquent, par Jīlānī mal à l’aise 
avec ce terme et qui lui préfère celui de faqīr que 
Held traduit par « voluntary poverty » (n. 87, p. 224). 

L’excursus f inal, consacré à Ibn al-Jawzī 
(m. 597/1201), surprenant de prime abord, se révèle 
être l’un des plus convaincants de l’ouvrage. C’est à peu 
près le seul pour lequel le titre de l’ouvrage apparaît 
justifié : c’est bien dans le cadre de la capitale califale 
avec ses jeux de pouvoir politiques, ses intrigues et 
le patronage des puissants que s’appréhende le rôle 
des savants, des soufis en particulier, leur place, leur 
notoriété ou au contraire leur disgrâce. Ainsi pour 
le cas qui nous occupe des relations complexes et 
conflictuelle entre Ibn al-Jawzī d’un côté, Jīlānī et sa 

(10)  Sulamī cite plusieurs maîtres ayant tenu des propos 
similaires, voir Sulāmī, Mas’alat darajāt al-ṣādiqīn fī l-taṣawwuf, 
ed. S. Ates in Tis‘a kutub fī uṣūl al-taṣawwuf wa-l-zuhd, Beyrouth, 
1993, p. 381. P. Held a toutefois signalé cette idée chez Junayd, 
n. 10, p. 167.

famille de l’autre. P. Held évite l’écueil qui serait de 
faire du soufisme le centre et le motif d’explication 
de ces querelles, et nous brosse le portrait d’un 
savant hanbalite qui certes critique certains aspects 
du soufisme (11) mais en valide d’autres, comme le 
samāʿ, et apparaît lui-même comme un pieux ascète, 
sensible à l’expérience mystique, qui à recourt à la 
métaphore du vin, et parle d’amour, en particulier 
dans l’un de ses ouvrages le Baḥr al-dumūʿ, étudié 
plus en détail dans cette partie. On saisit mieux la 
complexité de cette galaxie hanbalite que l’on réduit 
trop souvent à quelques positions caricaturales et 
à un littéralisme borné. Cette partie ‘sauve’ le livre 
et éclaire la perspective de l’auteur et son projet. La 
conclusion qui résume de manière synthétique et 
claire les grandes lignes de l’ouvrage en constitue un 
résumé précieux.

Il faut accepter de lire l’ouvrage jusqu’au 
bout pour mieux en comprendre la perspective et 
reconnaître que finalement l’auteur nous apprend 
beaucoup de choses sur le renouveau soufi à Bagdad 
au xiie siècle et qu’il permet de se faire une idée assez 
précise des positions de quelques figures majeures des 
soufis de ce siècle, des débats qui les occupent, des 
idées que véhiculent leurs œuvres. Ce renouveau est 
porté pour l’essentiel par des personnages qui ne sont 
pas bagdadiens, qui sont hanbalites, pratiquent une 
mystique « sobre », qui sont à la tête d’institutions 
d’enseignement et sont des prédicateurs chevronnés, 
le plus souvent hostiles à la théologie spéculative. 
Évidemment les personnages présentés ne cochent 
pas toutes les cases, sauf Jīlānī ! Les réserves sur la 
structure de l’ouvrage, émises au début de ce compte 
rendu, même si elles ne disparaissent pas totalement 
une fois parvenu à la dernière ligne, sont ainsi très 
fortement atténuées. 

Signalons toutefois quelques erreurs : 
Deux citations coraniques rapportées de 

manière fautive (n. 12, p. 166) : manque an dans 
Cor. 6, 125 et min dans Cor. 39, 22, avec des fautes de 
translittérations (yasharaḥ pour yashraḥ).

Un point à corriger : le terme awrād ne désigne 
pas des rations d’eau (water portions, p. 130), que 
le faqīr devrait consommer en quantité équivalente 
qu’il soit en voyage ou résidant mais les litanies 
quotidiennes auxquelles il doit s’astreindre, l’état de 
voyageur ne pouvant constituer un prétexte pour 
les réduire.

La référence à l’ouvrage est mal translittéré : Fatḥ 
al-rabbānī pour al-Fatḥ al-rabbānī (translittération 

(11)  P. Held a réévalué cette critique dans un article que je n’ai 
pas encore lu, voir « Ibn al-Jawzī’s Critique of Sufism in Talbīs 
Iblīs: A Re-Examination », Studia Islamica 117, 2022, p. 88-126.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?l?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 28

correcte n. 79, p. 21, mais incorrecte p. 201 et sq.). 
Quelques fautes de translittération comme dans le 
titre de Sibṭ Ibn al-Jawzī le dernier mot du titre de 
son ouvrage est al-a‘yān et non al-‘ayān. Ḥallāj avec 
un seul l (p. 161). Le titre de l’ouvrage de Subkī est 
incomplet (manque kubrā voir biblio.)

Pour l’origine du terme, ṣūfī, si on le rattache à la 
laine, la racine arabe qui renvoie à ṣūf n’est pas ṣ-ā-f 
mais ṣ-w-f, de même si on rattache cette origine à la 
pureté la racine n’est pas ṣ-f-ā mais ṣ-f-w (p. 222-3).

Malgré quelques imperfections, cet ouvrage 
représente un outil appréciable pour appréhender 

quelques-unes des figures majeurs du soufisme du 
xiie siècle dans le milieu bagdadien. P. Held a eu raison 
de mettre de côté deux questions : le rôle supposé de 
Jīlānī dans la fondation de la voie qādirī et l’inscription 
ou non de celui-ci dans la voie soufie (p. 24-5). Il a 
préféré se concentrer sur les idées et la voie mystique 
de Jīlānī ainsi que sur l’insertion de ce dernier dans 
le milieu piétiste et soufi de son temps à Bagdad. Il 
apporte ainsi un éclairage nouveau et précieux sur 
Jīlānī et sur différents courants mystiques présents à 
Bagdad à son époque.

Jean-Jacques Thibon 
Inalco – Cermom

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?l?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

