| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Pascal HELD
Baghdad During the Time of "Abd al-Qadir
al-Jilani

Piscataway NJ, Gorgias Press (Islamic History
and Thought, 29)

2022, vii+284 p.

ISBN: 9781463244385

Mots-clefs: Jilani, Ibn al-Jawzi, hanbalite, soufi,
Bagdad, sama’, voie spirituelle

Keywords: Jilani, Ibn al-Jawzi, Hanbalite, Sufi,
Baghdad, sama“, Spiritual Path

‘Abd al-Qadir al-Jilani (né en 470/1077, mort
en 561/1166), par le role que la postérité lui a attribué,
est I'une des figures majeures de la sainteté en islam.
D'origine iranienne, hanbalite, prédicateur, ascete et
peut-étre soufi, il aurait également été a l'origine de
la fondation des grandes voies spirituelles, du moins
de la plus ancienne, la Qadiriyya, qui lui doit son nom
et revendique son héritage. Pourtant la littérature
scientifique qui lui a été consacrée en Occident est
relativement mince. Depuis l'article pionnier de
D. S. Margoliouth, « Contributions to the biography
of "Abd al-Kadir of Jilan (according to al-Dhahabi) »
(JRAS, 1907, p. 267-310), seules quelques rares études,
déja anciennes, se sont intéressées a sa vie ou a ses
ceuvres (",

Or, voici que deux monographies ont été
publiées a quelques années d'intervalle. La premiére,
issue d’'une thése de doctorat soutenue en 2011,
est parue en 2018, et intitulée: The Grey Falcon: The
Life and Teaching of Shaykh ‘Abd al-Qddir al-Jilani®).
Son titre indique clairement que le sujet est la vie
et l'ceuvre de Jilant. Ce n'est pas exactement le cas

(1) On rappellera en particulier Mehmmet Ali Aini (en
collaboration avec F. ). Simore-Munir), Un grand saint de I'lslam.
Abd-al-Kadir Guildani, 1077-1166, Paris 1938, éd. rév. 1967 et
André Demeerseman, Nouveau regard sur la voie spirituellle
d""Abd al-Qadir al-Jilani et sa tradition, Paris, 1988. Sur I'édition
et la traduction de I'un de ses textes: Walther Braune, Die Futiih
al-Gaib des "Abd al-Qadir (with German trans.), Berlin 1933.
). Chabbi, Abd al-Qddir al-Jilani, idées sociales et politiques dans
le contexte du ve/xi€ siécle et du vi¢/xii€ siecle, Thése de troisieme
cycle inédite, Paris 1ll, 1971 ; ). Chabbi, « ‘Abd al-Qadir al-Jilani,
personnage historique — Quelques éléments de biographie »,
Studia Islamica 38 (1973), p. 75-106.

(2) Malik,Hamza, The Metaphysics of a Hanbali Sufi: A Descriptive
Analysis of the Works of Shaykh “Abd al-Qadir al-Jilani. PhD thesis.
SOAS, University of London, 2011.

(3) Leyde-Boston, Brill, Series: Islamic History and Civilization,
155, 2018, x+251 p. Lauteur de ces lignes n’a pas consulté cet
ouvrage. P. Held le connait et le cite dans son étude.

de la deuxieme, objet de ce compte-rendu, dont le
titre indique que I'étude de Jilani pourrait n'étre que
secondaire et que l'objet principal est la capitale
califale, Bagdad. Cette étude fait suite a un PhD
obtenu en 2016 intitulé « The Hanbali School and
Mysticism in Sixth/Twelfth Century Baghdad » a
I'université de Chicago.

Comme l'explique P. Held, il est difficile de
reconstituer la vie de Jilani, personnage historique,
car elle a été recouverte par le voile de la légende
dorée qui a pris corps pres d'un siecle aprés son
déces, sous la plume de al-Shattanawfi (m. 713/1314),
auteur de la Bahjat al-asrar®). Cet ouvrage servit de
base aux biographies postérieures, mais fut critiqué
par I'historiographie musulmane, par Dhahabi en
particulier, pour son manque de fiabilité historique
et sa propension a construire un personnage dont
la vie, depuis son plus jeune age, est jalonnée de
miracles. En I'absence de données suffisamment
consistantes et fiables sur la vie de Jilani, P. Held
a tenté d’appréhender le personnage en étudiant
ses ceuvres et en cherchant a l'inscrire dans les
courants du soufisme qui existent a Bagdad, ville
dans laquelle il passa la majorité de son existence,
de son arrivée a I'age de 18 ans en 488/1095 jusqu’a
sa mort en 561/1166, soit plus de 70 ans. Pour
comprendre les idées et la voie spirituelle de Jilani,
P. Held s'est appuyé sur trois ceuvres, en tout premier
lieu al-Ghunya li-tdlib tariq al-Haqgq, le seul ouvrage
composé de son vivant, sur l'authenticité de laquelle
les chercheurs occidentaux s'accordent. Ce qui est
également le cas des Futiih al-ghayb et de al-Fath al-
rabbadni, a 'exception notoire de ). Chabbi qui a émis
quelques réserves sur l'auteur de ces deux derniers
titres (p. 16)©).

L'ouvrage de P. Held est organisé autour de cing
chapitres. Au préalable, dans l'introduction, l'auteur
a exposeé son projet et les sources qu'il comptait
mobiliser afin de le mener a bien. Il na retenu que
les trois titres, mentionnés plus haut, comme ceuvres
authentiques attribuables a Jilani, les autres titres,
pres de 50, sont écartés, un peu rapidement semble-
t-il et sans que soient mentionnés les plus importants
ou les raisons qui conduisent a les écarter.

Une fois réglée la question des ceuvres, le
premier chapitre tente de reconstruire la vie, la
formation, les maitres en mystique et les disciples
d’al-Jilani. Les quatre suivants, chacun consacrés
a une des étapes du cheminement spirituel, sont
intitulés: chap. 2 «Inner purity and desiring God »;

(4) Tunis 1302 A.H.; Cairo 1304 A.H.
(5) Voir également sa notice dans EI3, publiée en ligne en 2009
et mise a jour en 2021.

BCAI 39

BCAIl en ligne

24

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?1?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

chap. 3 «Inner strength »; chap. 4 « Surrender and
revival »; chap. 5 « Return ». Loriginalité de l'ouvrage,
mais aussi peut-étre son point faible, est dassocier
a chacun de ces chapitres une grande figure du
soufisme bagdadien de I'époque avec laquelle Jilani
aurait pu avoir un contact personnel: Aba al-Najib
al-Suhrawardi (m. 563/1168) au chapitre 2; Abii Hafs
‘Umar al-Suhrawardi (m. 632/1234) au chapitre 3;
Ahmad al-Ghazali (m. 520/1126) au chapitre 4 et
enfin Aba Ya“qub Yasuf al-Hamadani (m. 535/1140)
et Ibn al-Jawzi (m. 520/1126) au chapitre 5.

Ces choix méthodologiques au premier abord
interrogent. Pourquoi deux figures au chapitre 5, qui
plus est avec Ibn al-Jawzi dont la présence comme
soufi ne va pas de soi ? Pourquoi ensuite associer
chacun de ces maitres a une étape particuliere ? Le
choix est-il arbitraire ou justifié par des arguments
doctrinaux ou autres ? Enfin, puisqu'il est question
de rendre compte du soufisme bagdadien a I'époque
de Jilani, la juxtaposition de monographies est-il le
meilleur moyen de rendre compte de l'interaction
entre les différents courants soufis comme de la place
et du réle du soufisme et de ses représentants dans
la capitale califale sur pres d'un siecle?

Dans le chapitre 2 et les suivants, P. Held
s'intéresse a la voie de Jilant qu'il a choisi de présenter
en quatre étapes, bien qu'il reconnaisse que cela
ne correspond pas a une division adoptée par le
maitre bagdadien (p. 69), mais bien a sa propre
compréhension de ses idées. Au préalable, P. Held
expose ce qu'il appelle les «Basic requirements »
(p. 69-77), étape préparatoire qui se résume en une
authentique soumission a Dieu, par l'observation de
Ses commandements et 'acceptation de Ses décrets,
ce qui suppose le contréle de I'ame inférieure. Ensuite
seulement commence le cheminement. Held affirme
« The first stage of al-JilanT’s path is about ‘passing
away from creation’ (mdta ‘an or fana ‘an al-khalg) »
(p. 78). Ceci démontre que la dimension ascétique,
détachement du monde et retraite de la vie sociale,
joue un role important dans l'enseignement de
Jilan1. Toutefois quelques pages plus loin il est dit:
«At the begining of al-Jilani’s mystical path stands
tawba » (p. 83). Se pose, dong, la question de savoir
comment s’articulent ces deux notions, ce que
l'auteur n'explique pas. Dans la plupart des manuels
antérieurs, chez Qushayri ou Kalabadhi par exemple,
le retour a Dieu représente également le début de la
voie. Tout en reconnaissant la difficulté de la chose,
on reprochera a P. Held de ne pas suffisamment
inscrire l'enseignement de Jilani dans I'histoire du
soufisme antérieur afin d'évaluer plus précisément
son apport dans la conception de la voie et de
la progression spirituelle. Dans ce chapitre sont

également abordées les relations entre le maitre et le
disciple ainsi que la distinction entre ‘azima et rukhsa,
un théme important de la pensée de Jilani, pour
désigner un code de conduite strict ou au contraire
plus souple. La premiére attitude est nécessaire tout
au long de la voie spirituelle, tandis que la seconde
serait plutot I'apanage du « commun des croyants »
(‘awamm) et acceptable pour les débutants sur la
voie spirituelle©.

La derniére partie de ce chapitre propose un
excursus dans la vie de Aba Najib al-Suhrawardi
(m. 563/1168), qui appartient a une famille de savants
shafi‘ites et de soufis, et oncle du célebre Aba Hafs,
l'auteur des “Awadrif al-ma‘arif. 11y détaille également
le contenu de son ceuvre maitresse Adab al-muridin.

Dans le chapitre 3, consacré a la deuxieme étape,
le cheminant apres sétre détaché des hommes doit
renoncer a l'attachement a soi (self attachment),
expression par laquelle P. Held traduit le terme hawa
(p- 109), clest-a-dire faire sur lui-méme le travail de
renoncement qu'il afait préalablementavecle monde
extérieur. Cela signifie s'en remettre a Dieu en toute
chose et se soumettre totalement a Son ordre. Dans
cette étape seffectue le passage de I'ascétisme au
mysticisme (p. 110).Elle symbolise, sur unautre plan, le
passage du cceurasadimension la plusintimeetla plus
centrale (sirr). Cest aussi a cette étape qu'il est élevé au
rangd’'«amide Dieu » (wali/awliya’) et ques'installe la
relation d'amour entre les deux. Dans ce chapitre sont
aussi discutés 'usage du terme faqir, qui est chez Jilani
plus oumoins synonyme de stifi (p. 114), et 'emploi des
termes « états » (ahwal) et « stations » (magamat), le
premier étant supérieur au second. Toutefois Jilani ne
semble enclin ni a préciser ni a dénombrer les uns et
lesautres. Ensuite sontanalysées les phases d'épreuves
et les diverses afflictions, marques distinctives des
véritables amants, que le cheminant rencontre dans
sa progression a travers états et stations. Dans la suite
de ce chapitre, ce sont les pratiques ascétiques, plus
intenses dans cette phase, en particulier la retraite
spirituelle, qui sont abordées. Le dernier sujet traité
est celui du sama’, «l'audition spirituelle », pratique
qui regoit le plus d’attention de la part de Jilani.
P. Held justifie d'aborder ce point dans ce chapitre
car clest dans cette deuxiéme étape que le mystique
s’y implique, tandis que le murid, moins avancé, n’y
participe qu'occasionnellement. Si le terme sama’
est bien lié a l'audition, je ne suis pas convaincu par
la distinction que P. Held croit voir dans une citation
de Jilant entre un discours direct (kalam) et indirect

(6) Ce theme a été traité par Abl ‘Abd al-Rahman al-Sulami
(m. 412/1021) dans son ouvrage Dhikr adab al-stfiyya fiityanihim
al-rukhas.

BCAI 39

BCAIl en ligne

25

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?1?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

(hadith)”), malgré la pertinence des commentaires
qui suivent. Il me semble que ces deux termes sont
tout simplement synonymes et qu'il est tres difficile
de démontrer pourquoi I'un désignerait un discours
direct et l'autre un discours indirect et non l'inverse.
Par contre, que cette distinction soit faite par Jilani
me parait tout a fait plausible: I'audition du Coran
au cours du samd“ peut susciter dans le cceur ‘de
mystiques choisis’ (p. 133) une forme d'inspiration,
une autre parole divine, non coranique, mais pergu
comme une adresse directe venant de Dieu. Cela
en référence au hadith rapporté par Tirmidhi
(m. autour de 320/922) indiquant qu'il ya eu dans les
communautés antérieures des muhaddathiin, ceux
a qui Dieu s'adresse®). Quoi qu'il en soit, pour Jilani,
le sama“ devrait étre exclusivement basé sur le seul
Coran et il réprouve l'usage de la musique ou de la
poésie. Toutefois, il ne réserve pas la participation a
ces séances aux soufis confirmés mais accepte aussi
la présence de novices contrairement a Ghazali, mais
ceux-ci doivent respecter strictement un ensemble de
régles. La Ghunya consacre aussi beaucoup de pages a
la pratique consistant a Oter sa khirqga (vétement qui
symbolise l'initiation) et a la jeter au cours du sama’,
pratique sans fondement selon Jilani ni dans la loi ni
danslavoie.

L'excursus attaché a ce chapitre porte sur
Abu Hafs ‘Umar al-Suhrawardi (m. 632/1234), le
neveu d’Abl Najib. Trois points communs relient
ces trois personnages: ils sont arrivés encore jeunes
a Bagdad pour y compléter leur formation, y
furent initiés au soufisme, connurent ensuite une
période prolongée de retraite et d’isolement, puis ils
revinrent a Bagdad o ils devinrent des savants et des
prédicateurs respectés (p. 149). On pourrait ajouter
qu'ils furent a la téte de ribdt-s ou de madrasa-s a
partir desquelles leur enseignement se propagea.
P. Held cherche a savoir s'il fut disciple de Jilani a
travers plusieurs informations qui attestent de cette
rencontre et de probables liens de maitres a disciples.

Le chapitre 4 porte sur la troisieme et derniére
étape de la voie spirituelle de Jilani, celle de
I'annihilation majeure (al-fana, p. 163), qui compléte
les deux annihilations mineures réalisées dans

(7) «Al-sama“ al-haqgiqi wa-huwa al-hadith wa-I-kalam aladhi
(sic) huwa sunnat Allah (transcrit sunna allah)... », p. 132.
L'absence du duel pour le relatif indique un antécédant au
singulier.

(8) Et qui précise que s'il y en un dans cette communauté, c'est
‘Umar b. al-Khattab, voir al-Hakim al-Tirmidhi, Khatm al-awliya’,
éd. O. Yahya, Beyrouth, 1965, p. 356-357. Sur la station du
muhaddath chez Tirmidh, 'une de plus élevées, voir G. Gobillot,
Le Livre de la profondeur des choses, Presse universitaires du
Septentrion, 1996, p. 185.

les deux étapes précédentes, liée a un renouveau
spirituel (p. 165). Parvenu a cette étape, le soufi
devient un représentant de la volonté divine dans
ce monde et est désigné sous le nom de badal,
«substitut de Dieu sur terre », terme évoqué en détail
par P. Held avec des implications d'ordre théologique
(p. 171-77). Ce concept n'est pas nouveau, nous dit-il,
et remonte a Junayd . P. Held clét ce chapitre sur la
notion d'amour, car c’est en ces termes que s'exprime
la relation entre le badal et Dieu. De méme que l'on
passe du murid au murdd dans l'étape précédente,
dans celle-ci le mystique passe de celui qui aime a
celui qui est aimé (muhibb a mahbuib) (p. 187). Mais
Jilani n'utilise pas le terme ‘ishg ('amour passion)
dans ce contexte, emploi qui fait l'objet de débats
dans les milieux soufis.

Lexcursus attaché a ce chapitre porte sur Ahmad
al-Ghazali (m. 521/1126 ou 518/1123), le frére de
Abl Hamid. P. Held résume les étapes de sa vie et
mentionne ses principales ceuvres, en particulier les
Savdneh, traité en persan sur I'amour qui le rendit
célébre et que certains ont voulu voir comme le
point de départ de ce que l'on appelle «la religion
de I'amour » (p. 197). A son arrivée a Bagdad, Jilani
refusa plus ou moins explicitement détudier avec
Ghazali qui officiait alors a la Nizamiyya. Le contraste
entre les deux personnages est important. Toutefois,
P. Held ne cherche pas vraiment a confronter ces
deux expressions du soufisme, ni, nous semble-t-il,
a expliquer pourquoi la ville de Bagdad les rendit
possible. P. Held n’a pas comparé la notion de « coeur
brisé » (p. 164), par exemple, dont il nous dit qu'elle
apparait dans les ceuvres de ces deux auteurs, alors
que cela aurait permis de mieux comprendre ce qui
les rapproche ou au contraire les distingue.

Avec le chapitre 5, P. Held aborde la phase de
retour du badal dans la société. Il accepte alors « his
wordly allotments » (p. 201), soit un certain niveau
de confort matériel et social, ce qui signifie la fin
du mode de vie ascétique. Le soufi n'ayant plus
de volonté individuelle, cette étape serait plutot
formelle et ne concernerait pas tous les mystiques
ayant accompli avec succes les étapes antérieures.
Cette phase a été décrite par Jilani comme « this is
the return from the end to the begining »(p. 204).
Cette perception du cheminement spirituel comme
un mouvement circulaire ou plutdt hélicoidal n'est
pas nouvelle. Elle fait écho par exemple a Bistami

(9) Comme l'a signalé Karamustafa, pourtant cité dans ce
contexte par P. Held, les attestations les plus anciennes remontent
aSahl al-Tustari (m. 283/896) et al-Hakim al-Tirmidh1 (m. autour
de 318/930) et non a Aba Talib al-Makki (m. 386/996) ni al-
Ansari al-Harawi (m. 481/1089), n. 15, p. 166-167.

BCAI 39

BCAIl en ligne

26

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?1?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

qui avertissait: « Toutes les fois que je m'imaginais
étre parvenu au terme (de la voie), on m’annongait:
ce n'est que le début !9 », Dans la derniére partie
de ce chapitre, P. Held aborde le role de ces abdal,
représentants de Dieu parmi Sa création, en
particulier comme réceptacles et véhicules de Sa
miséricorde, chargés également d’'une mission de
prédication (p. 207).

Lexcursus attaché a ce chapitre porte sur Abi
Ya'qub Yasuf al-Hamadani (m. 535/1140), muhaddith,
prédicateur et adepte d'un soufisme sobre, qui
aurait encouragé Jilani a la prédication. P. Held
retrace les étapes de sa vie, qui, dans ce cas encore,
présente quelques similitudes avec celle de Jilani.
Il était opposé a la théologie spéculative (comme
Jilani, Abl Najib et Aba Hafs al-Suhrawardi.) Puis,
il choisit de présenter un de ses traités, le Rutbat
al-hayat, manuel soufi en persan, qui présente la
voie spirituelle en trois étapes, islam, iman et ihsan,
en référence a un célébre hadith, liées au corps, au
ceeur et enfin au secret intime (sirr) a un premier
niveau, puis enfin a l'esprit (jan) au niveau le plus
élevé (p. 217). Malgré quelques rapprochements avec
Jilani, signalés par P. Held, comme lI'emploi du terme
badal, il est difficile de savoir ce que l'on peut retenir
de la confrontation de ces deux ceuvres.

Une section intitulée « Contempory Sufism »
p.- 219-225, trouve place entre Hamadani et un
dernier excursus sur Ibn al-Jawzi: sa position dans
l'ouvrage est assez difficile a comprendre. P. Held y
traite de quelques positions de Jilani sur les soufis
de son temps, critiquant en particulier le port de
la khirga, surtout s’il n'est pas précédé par une
purification intérieure, sur l'origine du terme siiff et
sur son emploi, peu fréquent, par Jilani mal a l'aise
avec ce terme et qui lui préfere celui de faqgir que
Held traduit par « voluntary poverty » (n. 87, p. 224).

L'excursus final, consacré a Ibn al-Jawzi
(m.597/1201), surprenant de prime abord, se révele
étre I'un des plus convaincants de 'ouvrage. C'est a peu
pres le seul pour lequel le titre de I'ouvrage apparait
justifié: c’est bien dans le cadre de la capitale califale
avec ses jeux de pouvoir politiques, ses intrigues et
le patronage des puissants que s'appréhende le role
des savants, des soufis en particulier, leur place, leur
notoriété ou au contraire leur disgrace. Ainsi pour
le cas qui nous occupe des relations complexes et
conflictuelle entre Ibn al-Jawzi d’'un coté, Jilani et sa

(10) Sulami cite plusieurs maitres ayant tenu des propos
similaires, voir Sulami, Masalat darajat al-sadigin fi I-tasawwuf,
ed.S. Ates in Tisa kutub fi usal al-tasawwuf wa-I-zuhd, Beyrouth,
1993, p. 381. P. Held a toutefois signalé cette idée chez Junayd,
n. 10, p. 167.

famille de l'autre. P. Held évite I'écueil qui serait de
faire du soufisme le centre et le motif d'explication
de ces querelles, et nous brosse le portrait d’'un
savant hanbalite qui certes critique certains aspects
du soufisme (") mais en valide d’autres, comme le
sama’, et apparait lui-méme comme un pieux ascete,
sensible a I'expérience mystique, qui a recourt a la
métaphore du vin, et parle d'amour, en particulier
dans lI'un de ses ouvrages le Bahr al-dumi”, étudié
plus en détail dans cette partie. On saisit mieux la
complexité de cette galaxie hanbalite que l'on réduit
trop souvent a quelques positions caricaturales et
a un littéralisme borné. Cette partie ‘sauve’ le livre
et éclaire la perspective de l'auteur et son projet. La
conclusion qui résume de maniere synthétique et
claire les grandes lignes de l'ouvrage en constitue un
résumé précieux.

Il faut accepter de lire l'ouvrage jusqu’au
bout pour mieux en comprendre la perspective et
reconnaitre que finalement l'auteur nous apprend
beaucoup de choses sur le renouveau soufi a Bagdad
au x1i¢ siecle et qu'il permet de se faire une idée assez
précise des positions de quelques figures majeures des
soufis de ce siecle, des débats qui les occupent, des
idées que véhiculent leurs ceuvres. Ce renouveau est
porté pour l'essentiel par des personnages qui ne sont
pas bagdadiens, qui sont hanbalites, pratiquent une
mystique « sobre », qui sont a la téte d'institutions
d’enseignement et sont des prédicateurs chevronnés,
le plus souvent hostiles a la théologie spéculative.
Evidemment les personnages présentés ne cochent
pas toutes les cases, sauf Jilani! Les réserves sur la
structure de l'ouvrage, émises au début de ce compte
rendu, méme si elles ne disparaissent pas totalement
une fois parvenu a la derniére ligne, sont ainsi trés
fortement atténuées.

Signalons toutefois quelques erreurs:

Deux citations coraniques rapportées de
maniére fautive (n. 12, p. 166): manque an dans
Cor. 6,125 et min dans Cor. 39, 22, avec des fautes de
translittérations (yasharah pour yashrah).

Un point a corriger: le terme awrdd ne désigne
pas des rations d'eau (water portions, p. 130), que
le fagir devrait consommer en quantité équivalente
qu’il soit en voyage ou résidant mais les litanies
quotidiennes auxquelles il doit s’astreindre, I'état de
voyageur ne pouvant constituer un prétexte pour
les réduire.

Laréférence a l'ouvrage est mal translittéré: Fath
al-rabbani pour al-Fath al-rabbani (translittération

(11) P.Held a réévalué cette critique dans un article que je n‘ai
pas encore lu, voir «Ibn al-Jawzi’'s Critique of Sufism in Talbis
Iblis: A Re-Examination », Studia Islamica 117, 2022, p. 88-126.

BCAI 39 27
BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?1?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

correcte n. 79, p. 21, mais incorrecte p. 201 et sq.).

Quelques fautes de translittération comme dans le
titre de Sibt Ibn al-Jawzi le dernier mot du titre de
son ouvrage est al-a’yan et non al-‘aydn. Hallaj avec
un seul | (p. 161). Le titre de l'ouvrage de Subki est
incomplet (manque kubra voir biblio.)

Pour l'origine du terme, stiff, si on le rattache a la
laine, la racine arabe qui renvoie a sif n'est pas s-d-f
mais s-w-f, de méme si on rattache cette origine a la
pureté la racine n'est pas s-f-a mais s-f-w (p. 222-3).

Malgré quelques imperfections, cet ouvrage
représente un outil appréciable pour appréhender

1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

quelques-unes des figures majeurs du soufisme du
x1i€ siecle dans le milieu bagdadien. P. Held a eu raison
de mettre de c6té deux questions: le réle supposé de
JilanTdans la fondation de la voie gadiri et I'inscription
ou non de celui-ci dans la voie soufie (p. 24-5). Il a
préféré se concentrer sur les idées et la voie mystique
de JilanT ainsi que sur l'insertion de ce dernier dans
le milieu piétiste et soufi de son temps a Bagdad. Il
apporte ainsi un éclairage nouveau et précieux sur
Jilani et sur différents courants mystiques présents a
Bagdad a son époque.

Jean-Jacques Thibon
Inalco — Cermom

BCAI 39

BCAIl en ligne

28

BCAI 39 (2025) Pascal Held: Baghdad During the Time of ?Abd al-Q?dir al-J?1?n?, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

