| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

Emily NEUMEIER, Benjamin ANDERSON (eds.)
Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century

Edimbourg, Edinburgh University Press
(Edinburgh Studies on the Ottoman Empire)
2024, 292 p.

ISBN: 9781474461009

Mots clés: Sainte-Sophie, Hagia Sophia, Ayasofya,
Thessalonique, mosquée, basilique

Keywords: Hagia Sophia, Ayasofya, Thessaloniki,
Mosque, Basilica

Les articles rassemblés dans ce volume consacré
a la basilique Sainte-Sophie — Hagia Sophia en grec,
Ayasofya en turc — ont été initialement présentés
lors d’'un symposium qui s'est tenu a I'Ohio State
University en septembre 2018. Mais, deux ans plus
tard, alors que la publication de ce livre était en
préparation, l'actualité rattrapait leurs auteurs. Le
10 juillet 2020, le président turc Recep Tayyip Erdogan
annongqait la transformation de I'ex-basilique en mos-
quée. Le Conseil d’Etat, plus haut tribunal administra-
tif de Turquie, accédait a la requéte de plusieurs asso-
ciations en révoquant une décision gouvernementale
datant de 1934, conférant a Sainte-Sophie le statut de
musée. Les effets de cette décision ont été immédiats,
ouvrant la voie a la reconversion du site en lieu de
priere en l'espace de quelques semaines. Alors que
les réactions a travers le monde étaient nombreuses,
force était de constater que si nous possédions
beaucoup d'informations sur l'architecture et I'his-
toire du batiment a I'¢poque byzantine, nous avions
relativement peu d'éléments historiques sur ce méme
batiment depuis sa transformation en mosquée par
Mehmed Il lors de la prise de Constantinople, le
29 mai 1453. Il devenait urgent d’en savoir plus sur ce
majestueux édifice, érigé au vi€ siecle par 'empereur
Justinien, notamment pendant la période ottomane.

En dépit de cette actualité brllante, cet ouvrage
collectif s'intéresse plus particulierement a I'évolution
du batiment entre 1740 et 1934, période au cours
de laquelle celui-ci va se voir ajouter des annexes et
connaitre des restaurations importantes. Comme le
soulignent plusieurs articles, le regard porté sur ce
monument sacré va changer avec le temps, suscitant
tout a la fois admiration et convoitise, avant tout de
la part des Grecs et des Russes, mais également des
grandes puissances au début du xx€ siecle.

Les neuf chapitres, rédigés par des spécialistes de
I'histoire byzantine et ottomane, aux approches mé-
thodologiques tres différentes, sollicitent aussi bien
I'archéologie et I'histoire de 'art, que la littérature et

la diplomatie. Lensemble offre un récit cohérent du
processus par lequel Sainte-Sophie, au cours du long
dix-neuvieme siécle, est progressivement devenue
un symbole.

De basilique a mosquée, puis a musée — et
a nouveau mosquée en 2020 — Sainte-Sophie est
aussi célebre par ses transformations que par son
extraordinaire architecture. Une étape importante
du monument eut lieu entre 1739 et 1743, lorsque
le sultan Mahmud I1¢" (r. 1730-1754) ordonna des
aménagements du batiment. Celui-ci fut doté
d’'une bibliotheque, d'une école primaire pouvant
accueillir quarante garcons pauvres, d'une fontaine
et d'un imaret (soupe populaire). Ces constructions
furent réalisées a une époque ol I'Empire ottoman
connaissait une période de paix a la suite des traités
de Belgrade et de Nis, respectivement signés avec la
Russie et 'Autriche.

Dans un article intitulé « Hagia Sophia’s Second
Conversion: The Building Campaign of Mahmud |
and the Transformation from Mosque to Complex
(1739-43) », Unver Riistem nous montre que ces
constructions ont été réalisées dans un style ba-
roque, sujet d’un livre que l'auteur a récemment fait
paraitre (V). Ces ajouts ont modifié I'image de Sainte-
Sophie, transformant celle-ci de simple mosquée
impériale en un véritable kiilliye, c'est-a-dire en un
complexe religieux musulman, proche des modeles
ottomans existant dans la capitale, comme la mos-
quée Siileymaniye.

Dans un article intitulé « The Paradoxes of
Hagia Sophia’s Ablution Fountain: The Qasida al-
Burda in Cosmopolitan Istanbul, 1740 », I'historienne
del'art Tllay Artan s'intéresse plus particulierement a
I'inscription Qasida al-Burda (« Poéme du manteau »),
une ode a la priere composée au xie siecle par le
poete et mystique soufi Imam Sharafaddin al-Buasiri
(m. 1294). Ses vers ornent la fontaine d’'ablutions de
la cour de Sainte-Sophie depuis 1740. Tout comme
les puits sacrés byzantins, les fontaines a ablutions
(sadirvan) permettent aux fideles d'effectuer les
rituels de purification requis dans la pratique du culte.
Cette gasida, inscrite sur la fontaine, n'évoque pas
tant l'eau que 'amour des fideles pour le prophéte
Mahomet. Elle s'adresse non seulement aux résidents

(1) Voir notre compte-rendu de l'ouvrage de Riistem (Unver),
Ottoman Baroque: The Architectural Refashioning of Eighteenth-
Century Istanbul, Princeton & Oxford, Princeton University Press,
2019, BCAI, n° 35 (2021).

BCAI 39 206

BCAI 39 (2025) Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.): Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

locaux mais également aux visiteurs, notamment aux

marchands, diplomates et pélerins musulmans venus

de I'ensemble du monde musulman. En se rendant
dans la capitale ottomane, ceux-ci visitaient le tom-
beau d’al-Ayyub al-Ansari (m. 674), un compagnon

du Prophéte, et la mosquée Ayasofya avant de pour-
suivre leur chemin vers le Hedjaz. La Qasida al-Burda

compte parmi les chefs-d'ceuvre de la poésie arabe

classique et constitue I'un des plus beaux poémes

exaltant le prophete. En découvrant cette inscription

réalisée par le calligraphe Baltacizade Mustafa pacha

(m. 1763), fils du grand vizir Baltaci Mehmed pacha,
porte épée du sultan Mahmud I¢', marchands, diplo-
mates et pélerins associaient les lieux a la gloire de

I'islam et de la dynastie impériale ottomane.

En pénétrant dans Sainte-Sophie, les regards
sont attirés par des rondeaux en bois, accrochés
en hauteur aux murs et aux colonnes, sur lesquels
sont reproduits en lettres d'or le nom de Dieu, du
prophéte et des quatre premiers califes. Dans son
article, « The Calligraphic Arts in the Age of Ottoman
Architectural Renovation », Emily Neumeier revient
sur I'histoire de ces médaillons dont les premiers
exemplaires sont apparus au xvii€ siecle, non seule-
ment a Istanbul (mosquées Fatih et Kili¢ Ali Pacha)
mais, un peu partout sur le territoire anatolien
(Bursa, Yozgat, Manisa). Ceux qui figurent dans
Sainte-Sophie, et que l'on peut encore admirer de nos
jours, ont été réalisés en 1848-1849 par le calligraphe
Kazasker Mustafa izzet Efendi (1801-1876) et accro-
chés lors des travaux de restauration du batiment
par Gaspare Fossati. Lautrice s'interroge « How does
the sacred text gradually come to be framed as an
independent work of art? » (p. 109). A bien des égards,
ces ceuvres calligraphiques perpétuent la longue tra-
dition des inscriptions en tant qu'élément central de
l'ornementation architecturale, un principe qui s'est
imposé a I'age classique de l'architecture ottomane
au xvi€ siecle.

Dans « From the Mouth of Angels: Folkloric
Hagia Sophia », Benjamin Anderson distingue
deux images de Sainte-Sophie telles qu'elles sont
représentées dans le folklore grec du xix¢ siecle. La
premiere, de loin la plus familiére, fait de Sainte-
Sophie un symbole de I'irrédentisme grec par le biais
de chants grecs recueillis, traduits et annotés par le
philologue et linguiste Claude Fauriel (1772-1844).
Publié en 1825, en pleine guerre d’'indépendance
grecque, ces chansons prophétisent une éventuelle
reconquéte grecque de Constantinople et de Sainte-
Sophie, «un mythe qui est au cceur du fondamen-
talisme religieux et du nationalisme grecs depuis
environ deux siecles. » Une seconde Hagia Sophia

folklorique, beaucoup moins connue, apparait dans
les travaux d’érudits grecs installés a Constantinople
comme le patriarche Konstantios I°" (1770-1859),
Skarlatos Byzantios (1797-1878), Jean Nicolaidés
(1846-93) et Eugéne Michael Antoniades (1870-1944).
Ces intellectuels entretiennent la Megali Idea, la
«Grande Idée », ce courant de pensée et mot d'ordre
soutenant le sentiment national puis le nationalisme
grec aux XIx® et xx¢ siecles.

En 1908, l'architecte francais Marcel Le Tourneau
donna une conférence a I’Académie des Inscriptions
et Belles Lettres sur I'architecture byzantine a
Salonique apres avoir effectué un voyage ayant pour
but de répertorier et de dessiner les monuments de
la ville apres les destructions causées par un incendie
(1890) et un tremblement de terre (1902). Devant un
auditoire enthousiaste, il raconte comment il est en-
tré dans l'église déserte de Sainte-Sophie et a décou-
vert de magnifiques mosaiques. L'incendie avait en
effet permis de dégager, par endroit, le badigeon qui
les recouvrait depuis la transformation du batiment
en mosquée en 1526. Dans sa contribution, « The
Other Ayasofya: The Restoration of Thessaloniki’s
Ayasofya Mosque, 1890-1911 », Sotirios Dimitriadis
s'intéresse a la restauration de ce batiment par les
autorités ottomanes au tournant du xx€ siecle. Il
s'agit d’'une période transitoire qui couvre les der-
niéres années de la domination ottomane sur la ville
et sa région. Il permet de rappeler 'engagement des
Ottomans envers le patrimoine byzantin. Dirigés par
I'architecte-ingénieur Pietro Arrigoni, les travaux de
restauration ont débuté en 1907, et se sont poursuivis
jusquen 1911, date a laquelle I'édifice a été rouvert
a l'occasion de la visite du sultan Mehmed V Resad.
Sur une photo représentant l'arrivée du sultan a
la mosquée Ayasofya, on note que les mosaiques
restaurées ont été soigneusement cachées derriére
des rideaux blancs (p. 162, fig. 5.7). Ironie de I'his-
toire, a la suite des guerres balkaniques, la région fut
incorporée au royaume de Grece. En juillet 1913, la
mosquée Ayasofya redevint I'église Hagia Sophia. Les
mosaiques réapparurent, le mihrab fut détruit, les
minarets abattus.

Dans les années 1920, des rabbins américains
et leurs congrégations ont été amenés a rappeler les
racines palestiniennes du judaisme par le biais de
I'architecture byzantine. Leur lien avec les édifices
byzantins, en particulier Sainte-Sophie, est l'objet de
la contribution de Robert S. Nelson, « ‘That Domed
Feeling”: A Byzantine Synagogue in Cleveland ». Deux
synagogues inaugurées a l'automne 1924 illustrent
ce que l'on appelle aujourd’hui le style “synagogue
byzantine”. Lune delles, le Temple Isaiah a Chicago

BCAI 39 207

BCAI 39 (2025) Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.): Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

(actuellement KAM Isaiah Israel), a été congue par
Alfred Alschuler (1876-1940). Mais celle-ci ayant fait
I'objet d’'un précédent article?, l'auteur s'attache
a nous présenter une autre synagogue, celle de
Tifereth Israel de Cleveland, dans I'Ohio. Elle a été
congue et construite entre 1922-1924 par l'archi-
tecte Charles R. Greco (1873-1963), auteur, par la
suite, de nombreuses synagogues sur le modele
byzantin a Miami Beach, en Floride, a Hartford, dans
le Connecticut et a Erie, en Pennsylvanie. Inspirées
de l'architecture byzantine, ces synagogues ont en
commun une large coupole basse qui s'inspire plus
ou moins fidélement de la coupole de Sainte-Sophie.
L'auteur nous retrace les débats qui ont conduit
les rabbins d’une petite congrégation de Virginie
occidentale, a faire le choix de 'architecte et de son
modeéle. De nos jours, la synagogue Tifereth Israel
est devenue le Maltz Performing arts Center, faisant
partie de I'université Case Western Reserve.

En mai 1846, le jeune sultan Abdiilmecid I
décida la restauration de la mosquée Ayasofya. Les
travaux furent confiés a l'architecte italo-suisse
Gaspare Fossati, comme nous le rappelle I'article
d’Asli Menevse: « The Monument of the Present: The
Fossati Restoration of Hagia Sophia (1847-1849) ».
Au-dela de la sauvegarde du batiment, l'autrice
indique que cette restauration a permis de chan-
ger I'image de I'Empire ottoman et d’afficher sa
modernité. La presse joua un réle déterminant
dans ce changement, en particulier le Journal de
Constantinople, d’autant que la plupart des revues et
journaux européens se contentaient de reproduire
ses articles. Outre les détails techniques de la restau-
ration, le Journal donnait régulierement de précieuses
informations sur le contexte politique et historique,
influengant favorablement l'opinion publique. Tout
au long de la restauration, le Journal informe, par
exemple, ses lecteurs sur les visites fréquentes du
sultan Abdiilmecid, de I'attention que celui-ci porte
au projet. On explique aussi pourquoi le jeune sul-
tan, craignant la réaction de certains conservateurs,
a dt demander a G. Fossati de recouvrir a nouveau
les riches mosaiques byzantines qu’il venait de
découvrir. LEdinburg Review rapporte que lorsque
les musulmans “fanatiques” ont exigé la destruction
des mosaiques retrouvées, la cour ottomane s’y est
fermement opposée et a aussitot autorisé le pro-
fesseur Wilhelm Salzenberg, un ingénieur envoyé
a Constantinople par le roi de Prusse Friedrich

(2) Robert S. Nelson, « The Byzantine Synagogue of Alfred
Alschuler », Images: A Journal of Jewish Art and Visual Culture,
11,2018, p. 5-42.

Wilhelm IV, a publier les planches des mosaiques de
Sainte-Sophie®).

A l'issue de la restauration, pour commémorer
I'événement, Gaspare Fossati publia a son tour a
Londres un album intitulé: Aya Sofia Constantinople,
as Recently Restored by Order of H.M. the Sultan
Abdul Medjid (Londres, 1852). Ce magnifique ou-
vrage, riche de 25 lithographies, présente des vues
intérieures et extérieures du batiment, ainsi que des
panoramas présentant une capitale ottomane en
pleine transformation. Un document retrouvé dans
les archives ottomanes nous apprend que des fonds
ont été spécialement alloués par le gouvernement
ottoman pour financer la publication de quatre-
vingts éditions en couleur, cent grandes éditions et
quatre cents plus petites, dans le but de les diffuser
aupres d’un large public.

Dans « From Ceremony to Spectacle: Changing
Perceptions of Hagia Sophia through the Night of
Power (Laylat al-Qadr) Prayer Ceremonies » Ayse
Hilal Ugurlu nous montre comment les regards sur
Sainte-Sophie ont évolué au cours du xix¢ siecle. Elle
se focalise sur les cérémonies religieuses annuelles
qui se déroulent chaque année lors de la « Nuit du
destin » (Laylat al-Qadr), qui correspond au 27¢ jour
de ramadan. C'est 'une des nuits les plus privilé-
giées et les plus bénies dans I'islam. De simple lieu
de culte, Sainte-Sophie se serait progressivement
transformée en lieu de spectacle. Mais, parado-
xalement, alors que I'édifice accueille de plus en
plus de fideles musulmans, plus on avance dans le
xix¢ siecle, plus le nombre d'étrangers et de non-
musulmans, munis d’autorisation, sont autorisés a la
visiter. Parallelement, l'autrice souligne que le lieu est
délaissé par le pouvoir, comme le montre I'absence
des sultans a l'occasion de la « Nuit du destin ». Ces
derniers préféerent se rendre a la mosquée Nusretiye,
plus proche du palais de Dolmabahge. Les guides
touristiques n’hésitent pas a encourager leurs lecteurs
a se rendre a Sainte-Sophie pour assister a de telles
cérémonies. Le 13 mai 1923, alors que la ville est occu-
pée par les forces alliées (ce que l'autrice ne précise
pas), prés de trois cents étrangers sont présents a la
cérémonie de la « Nuit du destin ».

Dans un dernier article intitulé « Temple of
the World’s Desire: Hagia Sophia in the American
Press, c. 1910-1927 », Robert Ousterhout évoque
une cérémonie religieuse qui, au début du mois de
janvier 1921, s'est déroulée dans la grande cathédrale
gothique Saint John the Divine 3 New York. A cette
occasion, des religieux orthodoxes et catholiques

(3) Wilhelm Salzenberg, Alt-christliche Baudenkmale von
Constantinopel vom V. bis XII. Jahrhundert, Berlin, 1854.

BCAI 39 208
BCAI 39 (2025) Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.): Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

ont prié en six langues (hongrois, grec, arabe, russe,
serbe, anglais) pour le retour de Sainte-Sophie en
tant que sanctuaire chrétien. Des offices similaires
ont été organisés simultanément a Washington,
Saint-Louis, Détroit, Newark, Philadelphie et
Chicago, tous autorisés par I'Eglise catholique dans
le cadre de sa réconciliation avec I'Eglise orthodoxe
grecque. Lauteur s'interroge sur la place qu'occupe
Sainte-Sophie dans I'imaginaire américain. Comment
Hagia Sophia est devenue Iéquivalent chrétien du
«mur des lamentations » (Wailing Wall), un sym-
bole universel de I'héritage perdu pour les croyants
(p-267)? Il montre ainsi comment religion et poli-
tique sont inextricablement liées et comment toutes
sortes de rumeurs ont circulé sur la transformation
prochaine de I'édifice. En 1913, lors des guerres
balkaniques, on annongait que le tsar Ferdinand de
Bulgarie s'apprétait a semparer de Constantinople
et a se faire proclamer empereur sous le nom de
Siméon II; que la basilique allait incessamment rede-
venir chrétienne. Certaines rumeurs peuvent se mon-
trer exactes. Cest le cas des négociations secrétes sur
le partage de 'Empire ottoman qui se sont tenues a
Londres en mars 1915, la Triple-Entente ayant promis
Constantinople a la Russie. Mais a la suite de I'échec
du débarquement des forces alliées aux Dardanelles
puis, en 1917, la prise du pouvoir de la Russie par les
Bolchéviques, ce projet ne verra jamais le jour. Bien
entendu, la France et 'Angleterre ont nié avoir jamais
conclu un tel accord.

Apres 1922, les discussions sur le sort religieux
de Sainte-Sophie cessent. Il n'est fait aucune mention
des controverses dans les conclusions du traité de
Lausanne (24 juillet 1923) qui précise les frontiéres
de la Turquie républicaine. Malgré la fin de I'Empire
ottoman, le sort de I'édifice continue d’alimenter les
conversations. Certains journaux affirment, sans fon-
dement, que Mustafa Kemal a I'intention de transfor-
mer le batiment en salle de danse, en temple du jazz.
Le 23 janvier 1927, une page de publicité, largement
diffusée, titrait: « Dancing Where Kings Prayed and
Sultans are buried / Cst's Gay Young flappers soon
to do the charleston and tango in the historic and
beautiful mosque of St. Sophia » (p. 275, fig. 9.4)(“.

(4) «Danser la ol les rois ont prié et ol les sultans sont
enterrés/Les jeunes garcons de Cst vont bientot danser
le charleston et le tango dans la magnifique mosquée
historique de Sainte-Sophie. »

Dés la fin de la Grande Guerre, la question du
sort de Sainte-Sophie s'est posée. Que faire de cet
édifice? En 1919, un agent britannique en poste a
Constantinople, Thomas Hohler, proposait, déja, de
le transformer en simple lieu de visite. Finalement, le
24 novembre 1934, le jour méme ou Mustafa Kemal
prenait le nom d’Atatiirk, le Conseil des ministres
turc décrétait la transformation de Sainte-Sophie
en musée.

Cet ouvrage se révéle, ainsi, une source inté-
ressante pour toute personne s'intéressant a |'évo-
lution et a la transformation de Sainte Sophie au
cours des xix® et xx¢ siecle. Il est riche, foisonnant
d’informations, proposant des approches nouvelles,
parfois originales, comme nous avons pu le souli-
gner. Apres 86 ans passés sous le statut de musée,
ce chef-d'ceuvre de l'architecture byzantine est rede-
venu une mosquée, comme elle l'avait été apres la
conquéte de la ville par les Ottomans. Il est probable
que I'histoire mouvementée de ce batiment donnera
naissance a d'autres publications car indéniablement
il existe trop peu d'ouvrages sur ce majestueux édifice.

Fréderic Hitzel
CNRS-EHESS

BCAI 39 209

BCAI 39 (2025) Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.): Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

