
	 BCAI 39	 206

V. Arts et archéologie

Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.)
Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century

Édimbourg, Edinburgh University Press 
(Edinburgh Studies on the Ottoman Empire) 
2024, 292 p. 
ISBN : 9781474461009

Mots clés :  Sainte-Sophie, Hagia Sophia, Ayasofya, 
Thessalonique, mosquée, basilique

Keywords:  Hagia Sophia, Ayasofya, Thessaloniki, 
Mosque, Basilica

Les articles rassemblés dans ce volume consacré 
à la basilique Sainte-Sophie – Hagia Sophia en grec, 
Ayasofya en turc – ont été initialement présentés 
lors d’un symposium qui s’est tenu à l’Ohio State 
University en septembre 2018. Mais, deux ans plus 
tard, alors que la publication de ce livre était en 
préparation, l’actualité rattrapait leurs auteurs. Le 
10 juillet 2020, le président turc Recep Tayyip Erdoğan 
annonçait la transformation de l’ex-basilique en mos-
quée. Le Conseil d’État, plus haut tribunal administra-
tif de Turquie, accédait à la requête de plusieurs asso-
ciations en révoquant une décision gouvernementale 
datant de 1934, conférant à Sainte-Sophie le statut de 
musée. Les effets de cette décision ont été immédiats, 
ouvrant la voie à la reconversion du site en lieu de 
prière en l’espace de quelques semaines. Alors que 
les réactions à travers le monde étaient nombreuses, 
force était de constater que si nous possédions 
beaucoup d’informations sur l’architecture et l’his-
toire du bâtiment à l’époque byzantine, nous avions 
relativement peu d’éléments historiques sur ce même 
bâtiment depuis sa transformation en mosquée par 
Mehmed II lors de la prise de Constantinople, le 
29 mai 1453. Il devenait urgent d’en savoir plus sur ce 
majestueux édifice, érigé au vie siècle par l’empereur 
Justinien, notamment pendant la période ottomane.

En dépit de cette actualité brûlante, cet ouvrage 
collectif s’intéresse plus particulièrement à l’évolution 
du bâtiment entre 1740 et 1934, période au cours 
de laquelle celui-ci va se voir ajouter des annexes et 
connaître des restaurations importantes. Comme le 
soulignent plusieurs articles, le regard porté sur ce 
monument sacré va changer avec le temps, suscitant 
tout à la fois admiration et convoitise, avant tout de 
la part des Grecs et des Russes, mais également des 
grandes puissances au début du xxe siècle.

Les neuf chapitres, rédigés par des spécialistes de 
l’histoire byzantine et ottomane, aux approches mé-
thodologiques très différentes, sollicitent aussi bien 
l’archéologie et l’histoire de l’art, que la littérature et 

la diplomatie. L’ensemble offre un récit cohérent du 
processus par lequel Sainte-Sophie, au cours du long 
dix-neuvième siècle, est progressivement devenue 
un symbole. 

De basilique à mosquée, puis à musée – et 
à nouveau mosquée en 2020 – Sainte-Sophie est 
aussi célèbre par ses transformations que par son 
extraordinaire architecture. Une étape importante 
du monument eut lieu entre 1739 et 1743, lorsque 
le sultan Mahmud Ier (r. 1730-1754) ordonna des 
aménagements du bâtiment. Celui-ci fut doté 
d’une bibliothèque, d’une école primaire pouvant 
accueillir quarante garçons pauvres, d’une fontaine 
et d’un imaret (soupe populaire). Ces constructions 
furent réalisées à une époque où l’Empire ottoman 
connaissait une période de paix à la suite des traités 
de Belgrade et de Niš, respectivement signés avec la 
Russie et l’Autriche.

Dans un article intitulé « Hagia Sophia’s Second 
Conversion: The Building Campaign of Mahmud I 
and the Transformation from Mosque to Complex 
(1739-43) », Ünver Rüstem nous montre que ces 
constructions ont été réalisées dans un style ba-
roque, sujet d’un livre que l’auteur a récemment fait 
paraître (1). Ces ajouts ont modifié l’image de Sainte-
Sophie, transformant celle-ci de simple mosquée 
impériale en un véritable külliye, c’est-à-dire en un 
complexe religieux musulman, proche des modèles 
ottomans existant dans la capitale, comme la mos-
quée Süleymaniye.

Dans un article intitulé « The Paradoxes of 
Hagia Sophia’s Ablution Fountain: The Qasida al-
Burda in Cosmopolitan Istanbul, 1740 », l’historienne 
de l’art Tülay Artan s’intéresse plus particulièrement à 
l’inscription Qasida al-Burda («Poème du manteau»), 
une ode à la prière composée au xiiie siècle par le 
poète et mystique soufi Imam Sharafaddin al-Būṣīrī 
(m. 1294). Ses vers ornent la fontaine d’ablutions de 
la cour de Sainte-Sophie depuis 1740. Tout comme 
les puits sacrés byzantins, les fontaines à ablutions 
(şadırvan) permettent aux fidèles d’effectuer les 
rituels de purification requis dans la pratique du culte. 
Cette qasida, inscrite sur la fontaine, n’évoque pas 
tant l’eau que l’amour des fidèles pour le prophète 
Mahomet. Elle s’adresse non seulement aux résidents 

(1)  Voir notre compte-rendu de l’ouvrage de Rüstem (Ünver), 
Ottoman Baroque : The Architectural Refashioning of Eighteenth-
Century Istanbul, Princeton & Oxford, Princeton University Press, 
2019, BCAI, no 35 (2021).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.): Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 207

V. Arts et archéologie

locaux mais également aux visiteurs, notamment aux 
marchands, diplomates et pèlerins musulmans venus 
de l’ensemble du monde musulman. En se rendant 
dans la capitale ottomane, ceux-ci visitaient le tom-
beau d’al-Ayyub al-Ansari (m. 674), un compagnon 
du Prophète, et la mosquée Ayasofya avant de pour-
suivre leur chemin vers le Hedjaz. La Qasida al-Burda 
compte parmi les chefs-d’œuvre de la poésie arabe 
classique et constitue l’un des plus beaux poèmes 
exaltant le prophète. En découvrant cette inscription 
réalisée par le calligraphe Baltacızade Mustafa pacha 
(m. 1763), fils du grand vizir Baltacı Mehmed pacha, 
porte épée du sultan Mahmud Ier, marchands, diplo-
mates et pèlerins associaient les lieux à la gloire de 
l’islam et de la dynastie impériale ottomane.

En pénétrant dans Sainte-Sophie, les regards 
sont attirés par des rondeaux en bois, accrochés 
en hauteur aux murs et aux colonnes, sur lesquels 
sont reproduits en lettres d’or le nom de Dieu, du 
prophète et des quatre premiers califes. Dans son 
article, « The Calligraphic Arts in the Age of Ottoman 
Architectural Renovation », Emily Neumeier revient 
sur l’histoire de ces médaillons dont les premiers 
exemplaires sont apparus au xviie siècle, non seule-
ment à Istanbul (mosquées Fatih et Kılıç Ali Pacha) 
mais, un peu partout sur le territoire anatolien 
(Bursa, Yozgat, Manisa). Ceux qui figurent dans 
Sainte-Sophie, et que l’on peut encore admirer de nos 
jours, ont été réalisés en 1848-1849 par le calligraphe 
Kazasker Mustafa İzzet Efendi (1801-1876) et accro-
chés lors des travaux de restauration du bâtiment 
par Gaspare Fossati. L’autrice s’interroge « How does 
the sacred text gradually come to be framed as an 
independent work of art? » (p. 109). À bien des égards, 
ces œuvres calligraphiques perpétuent la longue tra-
dition des inscriptions en tant qu’élément central de 
l’ornementation architecturale, un principe qui s’est 
imposé à l’âge classique de l’architecture ottomane 
au xvie siècle.

Dans « From the Mouth of Angels: Folkloric 
Hagia Sophia », Benjamin Anderson distingue 
deux images de Sainte-Sophie telles qu’elles sont 
représentées dans le folklore grec du xixe siècle. La 
première, de loin la plus familière, fait de Sainte-
Sophie un symbole de l’irrédentisme grec par le biais 
de chants grecs recueillis, traduits et annotés par le 
philologue et linguiste Claude Fauriel (1772-1844). 
Publié en 1825, en pleine guerre d’indépendance 
grecque, ces chansons prophétisent une éventuelle 
reconquête grecque de Constantinople et de Sainte-
Sophie, « un mythe qui est au cœur du fondamen-
talisme religieux et du nationalisme grecs depuis 
environ deux siècles. » Une seconde Hagia Sophia 

folklorique, beaucoup moins connue, apparaît dans 
les travaux d’érudits grecs installés à Constantinople 
comme le patriarche Konstantios Ier (1770-1859), 
Skarlatos Byzantios (1797-1878), Jean Nicolaïdès 
(1846-93) et Eugène Michael Antoniades (1870-1944). 
Ces intellectuels entretiennent la Megali Idea, la 
« Grande Idée », ce courant de pensée et mot d’ordre 
soutenant le sentiment national puis le nationalisme 
grec aux xixe et xxe siècles.

En 1908, l’architecte français Marcel Le Tourneau 
donna une conférence à l’Académie des Inscriptions 
et Belles Lettres sur l’architecture byzantine à 
Salonique après avoir effectué un voyage ayant pour 
but de répertorier et de dessiner les monuments de 
la ville après les destructions causées par un incendie 
(1890) et un tremblement de terre (1902). Devant un 
auditoire enthousiaste, il raconte comment il est en-
tré dans l’église déserte de Sainte-Sophie et a décou-
vert de magnifiques mosaïques. L’incendie avait en 
effet permis de dégager, par endroit, le badigeon qui 
les recouvrait depuis la transformation du bâtiment 
en mosquée en 1526. Dans sa contribution, « The 
Other Ayasofya: The Restoration of Thessaloniki’s 
Ayasofya Mosque, 1890-1911 », Sotirios Dimitriadis 
s’intéresse à la restauration de ce bâtiment par les 
autorités ottomanes au tournant du xxe siècle. Il 
s’agit d’une période transitoire qui couvre les der-
nières années de la domination ottomane sur la ville 
et sa région. Il permet de rappeler l’engagement des 
Ottomans envers le patrimoine byzantin. Dirigés par 
l’architecte-ingénieur Pietro Arrigoni, les travaux de 
restauration ont débuté en 1907, et se sont poursuivis 
jusqu’en 1911, date à laquelle l’édifice a été rouvert 
à l’occasion de la visite du sultan Mehmed V Reşad. 
Sur une photo représentant l’arrivée du sultan à 
la mosquée Ayasofya, on note que les mosaïques 
restaurées ont été soigneusement cachées derrière 
des rideaux blancs (p. 162, fig. 5.7). Ironie de l’his-
toire, à la suite des guerres balkaniques, la région fut 
incorporée au royaume de Grèce. En juillet 1913, la 
mosquée Ayasofya redevint l’église Hagia Sophia. Les 
mosaïques réapparurent, le mihrab fut détruit, les 
minarets abattus.

Dans les années 1920, des rabbins américains 
et leurs congrégations ont été amenés à rappeler les 
racines palestiniennes du judaïsme par le biais de 
l’architecture byzantine. Leur lien avec les édifices 
byzantins, en particulier Sainte-Sophie, est l’objet de 
la contribution de Robert S. Nelson, « ‘That Domed 
Feeling’: A Byzantine Synagogue in Cleveland ». Deux 
synagogues inaugurées à l’automne 1924 illustrent 
ce que l’on appelle aujourd’hui le style “synagogue 
byzantine”. L’une d’elles, le Temple Isaiah à Chicago 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.): Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 208

V. Arts et archéologie

(actuellement KAM Isaiah Israel), a été conçue par 
Alfred Alschuler (1876-1940). Mais celle-ci ayant fait 
l’objet d’un précédent article (2), l’auteur s’attache 
à nous présenter une autre synagogue, celle de 
Tifereth Israel de Cleveland, dans l’Ohio. Elle a été 
conçue et construite entre 1922-1924 par l’archi-
tecte Charles R. Greco (1873-1963), auteur, par la 
suite, de nombreuses synagogues sur le modèle 
byzantin à Miami Beach, en Floride, à Hartford, dans 
le Connecticut et à Erie, en Pennsylvanie. Inspirées 
de l’architecture byzantine, ces synagogues ont en 
commun une large coupole basse qui s’inspire plus 
ou moins fidèlement de la coupole de Sainte-Sophie. 
L’auteur nous retrace les débats qui ont conduit 
les rabbins d’une petite congrégation de Virginie 
occidentale, à faire le choix de l’architecte et de son 
modèle. De nos jours, la synagogue Tifereth Israel 
est devenue le Maltz Performing arts Center, faisant 
partie de l’université Case Western Reserve. 

En mai 1846, le jeune sultan Abdülmecid Ier 
décida la restauration de la mosquée Ayasofya. Les 
travaux furent confiés à l’architecte italo-suisse 
Gaspare Fossati, comme nous le rappelle l’article 
d’Aslı Menevse : « The Monument of the Present: The 
Fossati Restoration of Hagia Sophia (1847–1849) ». 
Au-delà de la sauvegarde du bâtiment, l’autrice 
indique que cette restauration a permis de chan-
ger l’image de l’Empire ottoman et d’afficher sa 
modernité. La presse joua un rôle déterminant 
dans ce changement, en particulier le Journal de 
Constantinople, d’autant que la plupart des revues et 
journaux européens se contentaient de reproduire 
ses articles. Outre les détails techniques de la restau-
ration, le Journal donnait régulièrement de précieuses 
informations sur le contexte politique et historique, 
influençant favorablement l’opinion publique. Tout 
au long de la restauration, le Journal informe, par 
exemple, ses lecteurs sur les visites fréquentes du 
sultan Abdülmecid, de l’attention que celui-ci porte 
au projet. On explique aussi pourquoi le jeune sul-
tan, craignant la réaction de certains conservateurs, 
a dû demander à G. Fossati de recouvrir à nouveau 
les riches mosaïques byzantines qu’il venait de 
découvrir. L’Edinburg Review rapporte que lorsque 
les musulmans “fanatiques” ont exigé la destruction 
des mosaïques retrouvées, la cour ottomane s’y est 
fermement opposée et a aussitôt autorisé le pro-
fesseur Wilhelm Salzenberg, un ingénieur envoyé 
à Constantinople par le roi de Prusse Friedrich 

(2)  Robert S. Nelson, « The Byzantine Synagogue of Alfred 
Alschuler », Images: A Journal of Jewish Art and Visual Culture, 
11, 2018, p. 5-42.

Wilhelm IV, à publier les planches des mosaïques de 
Sainte-Sophie (3).

À l’issue de la restauration, pour commémorer 
l’événement, Gaspare Fossati publia à son tour à 
Londres un album intitulé : Aya Sofia Constantinople, 
as Recently Restored by Order of H.M. the Sultan 
Abdul Medjid (Londres, 1852). Ce magnifique ou-
vrage, riche de 25 lithographies, présente des vues 
intérieures et extérieures du bâtiment, ainsi que des 
panoramas présentant une capitale ottomane en 
pleine transformation. Un document retrouvé dans 
les archives ottomanes nous apprend que des fonds 
ont été spécialement alloués par le gouvernement 
ottoman pour financer la publication de quatre-
vingts éditions en couleur, cent grandes éditions et 
quatre cents plus petites, dans le but de les diffuser 
auprès d’un large public.

Dans « From Ceremony to Spectacle: Changing 
Perceptions of Hagia Sophia through the Night of 
Power (Laylat al-Qadr) Prayer Ceremonies » Ayşe 
Hilâl Uğurlu nous montre comment les regards sur 
Sainte-Sophie ont évolué au cours du xixe siècle. Elle 
se focalise sur les cérémonies religieuses annuelles 
qui se déroulent chaque année lors de la « Nuit du 
destin » (Laylat al-Qadr), qui correspond au 27e jour 
de ramadan. C’est l’une des nuits les plus privilé-
giées et les plus bénies dans l’islam. De simple lieu 
de culte, Sainte-Sophie se serait progressivement 
transformée en lieu de spectacle. Mais, parado-
xalement, alors que l’édifice accueille de plus en 
plus de fidèles musulmans, plus on avance dans le 
xixe siècle, plus le nombre d’étrangers et de non-
musulmans, munis d’autorisation, sont autorisés à la 
visiter. Parallèlement, l’autrice souligne que le lieu est 
délaissé par le pouvoir, comme le montre l’absence 
des sultans à l’occasion de la « Nuit du destin ». Ces 
derniers préfèrent se rendre à la mosquée Nusretiye, 
plus proche du palais de Dolmabahçe. Les guides 
touristiques n’hésitent pas à encourager leurs lecteurs 
à se rendre à Sainte-Sophie pour assister à de telles 
cérémonies. Le 13 mai 1923, alors que la ville est occu-
pée par les forces alliées (ce que l’autrice ne précise 
pas), près de trois cents étrangers sont présents à la 
cérémonie de la « Nuit du destin ». 

Dans un dernier article intitulé « Temple of 
the World’s Desire: Hagia Sophia in the American 
Press, c. 1910-1927 », Robert Ousterhout évoque 
une cérémonie religieuse qui, au début du mois de 
janvier 1921, s’est déroulée dans la grande cathédrale 
gothique Saint John the Divine à New York. À cette 
occasion, des religieux orthodoxes et catholiques 

(3)  Wilhelm Salzenberg, Alt-christliche Baudenkmale von 
Constantinopel vom V. bis XII. Jahrhundert, Berlin, 1854.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.): Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 209

V. Arts et archéologie

ont prié en six langues (hongrois, grec, arabe, russe, 
serbe, anglais) pour le retour de Sainte-Sophie en 
tant que sanctuaire chrétien. Des offices similaires 
ont été organisés simultanément à Washington, 
Saint-Louis, Détroit, Newark, Philadelphie et 
Chicago, tous autorisés par l’Église catholique dans 
le cadre de sa réconciliation avec l’Église orthodoxe 
grecque. L’auteur s’interroge sur la place qu’occupe 
Sainte-Sophie dans l’imaginaire américain. Comment 
Hagia Sophia est devenue l’équivalent chrétien du 
« mur des lamentations » (Wailing Wall), un sym-
bole universel de l’héritage perdu pour les croyants 
(p. 267) ? Il montre ainsi comment religion et poli-
tique sont inextricablement liées et comment toutes 
sortes de rumeurs ont circulé sur la transformation 
prochaine de l’édifice. En 1913, lors des guerres 
balkaniques, on annonçait que le tsar Ferdinand de 
Bulgarie s’apprêtait à s’emparer de Constantinople 
et à se faire proclamer empereur sous le nom de 
Siméon II ; que la basilique allait incessamment rede-
venir chrétienne. Certaines rumeurs peuvent se mon-
trer exactes. C’est le cas des négociations secrètes sur 
le partage de l’Empire ottoman qui se sont tenues à 
Londres en mars 1915, la Triple-Entente ayant promis 
Constantinople à la Russie. Mais à la suite de l’échec 
du débarquement des forces alliées aux Dardanelles 
puis, en 1917, la prise du pouvoir de la Russie par les 
Bolchéviques, ce projet ne verra jamais le jour. Bien 
entendu, la France et l’Angleterre ont nié avoir jamais 
conclu un tel accord. 

Après 1922, les discussions sur le sort religieux 
de Sainte-Sophie cessent. Il n’est fait aucune mention 
des controverses dans les conclusions du traité de 
Lausanne (24 juillet 1923) qui précise les frontières 
de la Turquie républicaine. Malgré la fin de l’Empire 
ottoman, le sort de l’édifice continue d’alimenter les 
conversations. Certains journaux affirment, sans fon-
dement, que Mustafa Kemal a l’intention de transfor-
mer le bâtiment en salle de danse, en temple du jazz. 
Le 23 janvier 1927, une page de publicité, largement 
diffusée, titrait : « Dancing Where Kings Prayed and 
Sultans are buried / Cst’s Gay Young flappers soon 
to do the charleston and tango in the historic and 
beautiful mosque of St. Sophia » (p. 275, fig. 9.4) (4).

(4)  « Danser là où les rois ont prié et où les sultans sont 
enterrés/Les jeunes garçons de Cst vont bientôt danser 
le charleston et le tango dans la magnifique mosquée 
historique de Sainte-Sophie. »

Dès la fin de la Grande Guerre, la question du 
sort de Sainte-Sophie s’est posée. Que faire de cet 
édifice ? En 1919, un agent britannique en poste à 
Constantinople, Thomas Hohler, proposait, déjà, de 
le transformer en simple lieu de visite. Finalement, le 
24 novembre 1934, le jour même où Mustafa Kemal 
prenait le nom d’Atatürk, le Conseil des ministres 
turc décrétait la transformation de Sainte-Sophie 
en musée.

Cet ouvrage se révèle, ainsi, une source inté-
ressante pour toute personne s’intéressant à l’évo-
lution et à la transformation de Sainte Sophie au 
cours des xixe et xxe siècle. Il est riche, foisonnant 
d’informations, proposant des approches nouvelles, 
parfois originales, comme nous avons pu le souli-
gner. Après 86 ans passés sous le statut de musée, 
ce chef-d’œuvre de l’architecture byzantine est rede-
venu une mosquée, comme elle l’avait été après la 
conquête de la ville par les Ottomans. Il est probable 
que l’histoire mouvementée de ce bâtiment donnera 
naissance à d’autres publications car indéniablement 
il existe trop peu d’ouvrages sur ce majestueux édifice.

Frédéric Hitzel 
CNRS-EHESS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Emily Neumeier, Benjamin Anderson (eds.): Hagia Sophia in the Long Nineteenth Century, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

