
	 BCAI 39	 190

V. Arts et archéologie

Virginie Prevost, Axel Derriks (Photographe) 
Résistance et Dévotion. Anciens sanctuaires 
ibadites de Djerba

Londres, British Institute for Libyan and 
Northern African Studies (Monograph, 12) 
2023, 320 p.  
ISBN : 9781915808042

Mots clés :  Djerba, mosquée, histoire, architecture, 
ibadisme

Keywords:  Djerba, Mosque, History, Architecture, 
Ibadism 

Résistance et Dévotion : Anciens sanctuaires 
ibadites de Djerba, publié par Virginie Prevost, est le 
fruit d’un long travail commencé en 1996 et enrichi, 
depuis 2009, des clichés du photographe Axel Derriks. 
Cet ouvrage se présente comme une étude historique 
et architecturale minutieuse portant sur quarante-
huit mosquées de l’île de Djerba, avec pour dessein 
de « conserver la mémoire des anciens lieux de culte 
de Djerba » (p. ix). Tout au long du volume, V. Prevost 
souligne de manière pertinente l’urgence d’invento-
rier et de dresser un état des lieux d’un patrimoine 
en voie de disparition.

L’ouvrage se compose de trois chapitres, de 
trois cartes, d’un glossaire, d’une chronologie des 
mosquées étudiées ainsi que d’une bibliographie 
raisonnée et d’un index. 

L’étude débute par le point de vue du photo-
graphe Axel Derriks qui exprime, également, que 
« l’objectif de ces travaux est d’apporter une modeste 
contribution à l’édifice de l’histoire pour contribuer 
à la survie de la société ibadite à travers ses récits et 
ses lieux de culte » (p. 14).

Les chapitres 1 et 2 (« Présentation des sources 
utilisées », p. 1-14 et « Présentation historique de 
l’ibadisme à Djerba », p. 15-44) replacent l’île de 
Djerba et sa spécificité religieuse dans leur contexte 
historique. Le premier présente les sources histo-
riques utilisées pour analyser les lieux de culte de l’île. 
Alors que les sources écrites sur Djerba remontent 
au ixᵉ siècle, les informations sur les mosquées 
demeurent succinctes, les recueils de biographies 
de cheikhs ibadites datant, pour la plupart, du 
xviiᵉ siècle sont, ainsi, les principales sources utilisées 
pour l’analyse de ces quarante-huit mosquées. Une 
de ces sources principales, al-Hīlātī, un des oulé-
mas de Djerba au xviiᵉ siècle, désigne, par exemple, 
certaines petites mosquées, par la figure de style 
synecdoque, comme des « mihrabs » (p. 3). Le terme 

de rawḍa est également employé pour désigner les 
cimetières réservés à des membres éminents de la 
société ibadite savante. Il est intéressant de noter une 
possible analogie, que ce terme sous-entend, avec 
celui communément utilisé pour décrire la zone entre 
le tombeau du Prophète Muhammad et son mihrab 
à la Grande Mosquée de Médine. Al-Hīlātī énumère, 
notamment, les tombes de savants importants et les 
mosquées du littoral visitées lors de ziyarāt collec-
tives, qui permettent, par des actions de surveillance, 
de prévenir d’éventuelles attaques venant de la mer. 
V. Prevost signale, dans ce même chapitre, l’apport 
de travaux universitaires des années 1980 et 1990 (1) 
ainsi que de la cartographie du xviᵉ au xxᵉ siècle 
pour la compréhension de l’évolution architecturale 
religieuse de l’île.

Le chapitre 2 présente l’histoire de l’ibadisme 
à Djerba, depuis la mise en place de la dynastie 
rustémide au Maghreb central (778-909), dont le 
pouvoir s’étendra de la Méditerranée à certaines 
parties du sud algérien et tunisien jusqu’à Djerba et 
en Libye. Même après la victoire fatimide, Djerba, le 
Mzab et le Djebel Nafusa restent des régions à domi-
nante ibadite, avec le sultanat d’Oman. Si Djerba est 
conquise à la moitié du viiᵉ siècle par les Omeyyades, 
les premières sources historiques la concernant 
datent de la fin du ixᵉ siècle, période durant laquelle 
les Rustémides ibadites dominent l’île. V. Prevost 
détaille les mouvements dissidents qui ont marqué 
l’histoire de l’ibadisme et, qui, par conséquent, ont 
influé sur la constitution du tissu social de Djerba : par 
exemple, le mouvement nukkarite, le plus important, 
ayant refusé de faire allégeance au second imam 
rustémide en 784-85, et celui du khalafisme issu du 
deuxième schisme ibadite du début du ixᵉ siècle. 
À ceux-là, s’opposent les ibadites wahbites, restés 
fidèles au pouvoir central rustémide de Tahert. Ces 
derniers parviennent, sous l’égide des Banū Yahrasān, 
originaires du Sud tunisien et du Nafusā avec le savant 
Abū Miswar à leur tête,  à s’imposer comme chefs de 
la communauté ibadite djerbienne et à rassembler les 
différentes factions au-delà des dissidences internes. 

(1)  Klaus Hansjörg Müller, Traditionelle Architektur und 
islamische Bauten auf Djerba, thèse de doctorat, Université 
de Munich, 1995 ; Riadh Mrabet, Mudawwanāt masājid Jarba 
(Corpus des mosquées de Djerba), Tunis, Wizārat al-thaqāfa, 
al-Ma‘had al-waṭanī li-l-turāth (Ministère de la Culture, Centre 
National du Patrimoine), 2002.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Virginie Prevost, Axel Derriks (Photographe): Résistance et Dévotion. Anciens sanctuaires ibadites de Djerba, recensé par Mounia Chekhab-Abudaya
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 191

V. Arts et archéologie

Au xe siècle, le fils d’Abū Miswar, Abū Zakarīyā Fasīl, 
qui aurait été à l’origine de la fondation de la grande 
mosquée de l’île et de l’établissement du système 
de la ḥalqa pour maintenir une unité au sein de 
la communauté ibadite, s’impose à la tête de la 
communauté djerbienne. Le système s’appuie sur 
un conseil de religieux, ʿazzāba, pour gouverner la 
société ibadite. V. Prevost précise que « le conseil a 
une triple mission : défendre les insulaires, assurer la 
transmission du savoir et gérer le territoire » (p. 24).

Au cours de son histoire, Djerba a été l’objet 
de convoitises en raison de ses richesses et de 
son emplacement stratégique. Plusieurs attaques 
chrétiennes extérieures, menées, notamment, 
par les Normands de Sicile, les Génois ou, encore, 
Philippe II d’Espagne, marquent l’histoire de l’île 
du xiiᵉ au xviᵉ siècle. L’intérêt porté à l’île par les 
différents pouvoirs califaux centraux coïncide avec 
l’installation progressive d’une communauté malikite 
à Djerba, dès le xᵉ siècle, qui s’accroît au xivᵉ siècle 
à mesure du rattachement de l’île aux Hafsides 
puis aux Ottomans, jusqu’à l’abandon officiel de 
l’ibadisme par les autorités djerbiennes au milieu 
du xviiiᵉ siècle. Ces évènements ont conduit à une 
disparition du système ibadite mis en place, à une 
arabisation progressive de l’île et à une forte influence 
des pratiques religieuses sunnites malikites sur celles 
des ibadites comme, par exemple, la vénération de 
certains personnages de la communauté après leur 
mort, sacralisée par des ziyarāt à leurs tombeaux et 
des offrandes rituelles.

Ce chapitre historique se termine sur des consi-
dérations plus précises concernant les mosquées de 
Djerba qui, en raison du caractère dispersé de la so-
ciété djerbienne, sont plus de deux cents. Les lieux de 
culte sont, également, des « lieux de rassemblement » 
et des « centres de la vie spirituelle et sociale » (p. 35) ; 
ils remplissent, aussi, un rôle de défense stratégique 
face aux invasions maritimes.

Les plans des mosquées sont plus ou moins 
semblables ; les différences résident souvent dans 
la présence d’annexes ou dans la taille des salles de 
prière. Les mosquées partagent des caractéristiques 
communes : un mur bas ou sira délimite l’espace 
sacré, une salle de prière souvent couverte de voûtes 
ou de coupoles, une entrée unique orientée vers l’est, 
un mihrab en saillie et des contreforts soutenant les 
murs extérieurs. L’intérieur est sobre, avec quelques 
décors épigraphiques ou géométriques. Le mihrab est 
dépourvu de décorations, et les murs comprennent 
quelques niches ainsi que de petites ouvertures. Le 
minaret-escalier constitue un élément caractéristique 

important de l’architecture des mosquées de Djerba : 
les mosquées wahbites ont leur minaret à l’angle 
nord-est et les mosquées nukkarites à l’angle sud-
est. Certaines mosquées présentent, également, une 
tour de guet coiffée d’un édicule, rappelant, ainsi, la 
vocation militaire et défensive de ces bâtiments.

V. Prevost souligne l’état de délabrement de 
nombreuses mosquées de l’île, certaines étant vic-
times de l’érosion due à leur proximité avec la mer, 
d’autres étant abandonnées ou ayant subi des dégra-
dations volontaires en raison de légendes folkloriques 
relatant la présence de trésors cachés, sans oublier 
les modifications architecturales dues aux agrandis-
sements et aux rénovations, ainsi qu’à l’influence de 
nouvelles pratiques de l’islam, comme le salafisme.

Le cœur de l’étude systématique de V. Prevost 
réside dans le chapitre 3 (« Catalogue des mosquées », 
p. 45-276), qui propose un catalogue détaillé des 
quarante-huit mosquées de Djerba. Cette section, 
la plus importante de l’ouvrage, présente, pour 
chaque édifice, une fiche qui précise sa localisation 
et le replace dans son contexte environnemental et 
insulaire. Des descriptions de l’état du monument, 
au moment de l’étude, permettent ainsi de suivre 
l’évolution architecturale de chaque mosquée. Des 
plans, des photographies et une bibliographie com-
plètent les notices.

Comme le souligne V. Prevost en conclusion 
de l’ouvrage, « le titre du livre, Résistance et dévotion, 
reflète ce qui se dégage des mosquées étudiées » 
(p. 277). Les nombreuses mosquées ibadites de l’île 
de Djerba témoignent de la préservation de cette 
communauté à travers des institutions et des pré-
ceptes qui l’ont régie pendant plusieurs siècles. Les 
mosquées sont conçues comme des lieux de rassem-
blement de la population, des lieux d’instruction, de 
défense contre les attaques extérieures et de préser-
vation de la spécificité religieuse ibadite. 

Cette étude s’achève sur un glossaire des termes 
arabes liés à l’architecture, une chronologie des mos-
quées étudiées, un index des noms propres et des 
noms de mosquées ainsi qu’un résumé en anglais et 
en arabe. Trois cartes viennent, également, compléter 
l’ouvrage : la première permet de situer les villes et 
les monuments de Djerba, la seconde présente la 
division des communautés wahbites et nukkarites 
sur l’île et la troisième signale les mosquées qui font 
l’objet de cette recherche. 

Avec Résistance et Dévotion, Virginie Prevost et 
le photographe Axel Derriks offrent une documenta-
tion inédite et précieuse sur les mosquées historiques 
de l’île de Djerba, contribuant, ainsi, de manière 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Virginie Prevost, Axel Derriks (Photographe): Résistance et Dévotion. Anciens sanctuaires ibadites de Djerba, recensé par Mounia Chekhab-Abudaya
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 192

V. Arts et archéologie

significative à la préservation et à la compréhension 
du patrimoine ibadite, en particulier, après plusieurs 
autres ouvrages portant sur l’Ifriqiya et sur le Nafusa 
libyen (2).

Mounia Chekhab-Abudaya 
Deputy Director of Curatorial Affairs 

Museum of Islamic Art, Doha

(2)  V. Prevost, L’aventure ibāḍite dans le Sud Tunisien 
(viiie-xiiie siècle). Effervescence d’une région méconnue, Helsinki, 
Academia Scientiarum Fennica, 2008 ; V. Prevost, Les Ibadites. 
De Djerba à Oman, la troisième voie de l’Islam, Turnhout, 
Brepols, 2010 ; V. Prevost, Les mosquées ibadites du Djebel 
Nafūsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la 
Libye (VIIIe-XIIIe), photographies : Axel Derriks, cartes, plans et 
dessins : Mathieu Favresse. Londres, Society for Libyan Studies 
(Monograph 10), 2016 ; compte rendu de Claire Hardy-Guilbert 
dans Bulletin critique des Annales islamologiques, 32, 2018, 
p. 73-76.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Virginie Prevost, Axel Derriks (Photographe): Résistance et Dévotion. Anciens sanctuaires ibadites de Djerba, recensé par Mounia Chekhab-Abudaya
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

