
	 BCAI 39	 153

IV. Anthropologie, anthropologie historique, ethnologie, sociologie

Helen Pfeifer 
Empire of Salons: Conquest and Community 
 in Early Modern Ottoman Lands

Princeton, Princeton University Press 
2022, XI-297 p. 
ISBN : 9780691195230

Mots clés :  Syrie, Mamelouks, Ottomans, oulémas, 
salons, sociabilité

Keywords:  Syria, Mamluks, Ottomans, Ulama, 
Salons, Sociability

Le remarquable ouvrage d’Helen Pfeifer est la 
première étude approfondie du monde des salons à 
l’époque ottomane. L’autrice définit les salons comme 
« des réunions exclusives destinées à une conversation 
éclairée et structurées autour de la relation entre 
hôte et invité » (p. 7). Elle emprunte au français le 
terme salon parce que l’historiographie autour des 
salons français des Lumières ou du xixe siècle a pu 
inspirer un riche questionnement (p. 12), et parce 
que les salons ottomans « avaient des ressemblances 
notables avec les assemblées de l’élite dans l’Eurasie 
de l’époque moderne » (p. 13). Le terme recouvre 
celui de majlis (ar.) / meclis (t.), le plus employé par 
les sources, mais non le seul. Le livre participe ainsi 
d’un domaine en plein renouveau, l’étude des modes 
de socialisation à l’époque moderne (1). 

Le livre de H. Pfeifer est organisé autour de la 
figure de Badr al-Dīn al-Ghazzī (1499-1577), savant 
et polygraphe damascène dont la vie et la sociabilité 
sont connues à travers ses propres œuvres (ainsi les 
Maṭāliʿ qui racontent son séjour crucial à Istanbul, 
p. 70 note 102), celles de ses disciples, entre autres 
son fils, l’historien Najm al-Dīn al-Ghazzī (1570-1651), 
et des lettrés qui le fréquentaient. Ce choix restreint 
du coup l’étude aux salons littéraires et intellectuels, 
puisqu’al-Ghazzī s’abstenait de fréquenter les majlis 
consacrés avant tout à la boisson, à la musique 
et aux beaux garçons. Les salons lettrés, presque 
exclusivement masculins, ont été à partir de 1516-
1517 un lieu de rencontre entre oulémas ottomans, 
que l’autrice choisit d’appeler « Rumis » pour 
reprendre l’expression du temps, et arabophones, 
qu’elle appelle « Arabes ». Et nous sommes là au 
cœur du sujet, qui traite de l’intégration des grandes 

(1)   Citons par exemple l’exposition du British Museum (avril 
2024-mars 2025) et son catalogue édité par Akiko Yano, Salon 
Culture in Japan: Making Art, 1750-1900, The British Museum, 
2024. Les différences avec les salons culturels syriens décrits par 
H. Pfeifer sautent aux yeux. 

villes syriennes dans l’ensemble ottoman sur un plan 
particulier, la haute culture tant savante que littéraire, 
c’est-à-dire poétique. 

La qualité du livre est due à l’originalité et à 
la cohérence de son sujet ; à l’ampleur du corpus 
mobilisé, avant tout textuel – littéraire, narratif ou 
prescriptif – en arabe et turc ottoman, avec quelques 
compléments iconographiques – manuscrits, 
miniatures et architecture – bien choisis ; à la fluidité 
d’un style agréable, toujours clair, jamais pesant, serti 
d’heureuses formules, allant loin dans la synthèse 
comme dans la nuance ; à l’articulation du livre en 
chapitres bien définis. L’érudition, servie par une 
bibliographie étendue et très à jour et une attention 
constante aux mots et expressions des sources elles-
mêmes, est impeccable. On apprend beaucoup, sans 
que H. Pfeifer, toujours nuancée, perde de vue les 
limites de ses sources comme des résultats ou des 
conclusions auxquels elle peut arriver. On appréciera 
la distance amusée qu’elle prend avec le courant 
actuel qui porte au pinacle la mobilité (p. 41, 55).

Le livre peut se lire de deux manières. Linéaire, 
en se laissant porter par le plan, qui étudie, 
successivement, les salons intellectuels dans les 
mondes mamelouk et ottoman des premières 
décennies du xvie siècle (chap. 1), les changements 
introduits par l’incorporation des domaines 
mamelouks dans l’Empire ottoman (chap. 2), 
l’exclusivisme caractéristique de ces salons (chap. 3), 
« l’art de la conversation » (chap. 4), les voies 
informelles de transmission du savoir à travers 
rencontres, conversations savantes et enseignement 
hors madrasa (chap. 5), enfin, les transformations 
des dernières décennies du xvie siècle (chap. 6). 
Ce plan épouse une progression chronologique 
centrée sur la période 1531-1577 durant laquelle 
Badr al-Dīn al-Ghazzī, de retour à Damas, y exerce 
une prééminence intellectuelle reconnue ; les chap. 1 
et 6 encadrent cette période en amont et en aval. La 
démonstration est cimentée par des bilans et des 
conclusions d’étapes. 

On peut lire aussi le livre comme un emboîtement 
de trois niveaux. Le premier est biographique, centré 
donc sur Badr al-Dīn al-Ghazzī et complété sur 
trois générations par plusieurs autres « figures 
clés », qui sont de nouveau présentées, sans souci 
d’exhaustivité, dans une utile annexe p. 241-246. 
D’al-Ghazzī, l’autrice raconte la carrière, des études 
au Caire en 1515 au retour à Damas en 1531, d’où il 
ne partira plus, en passant par un séjour à Istanbul 
(1529-1531) où il fréquente tout ce qui compte dans 
la capitale, puis les glorieuses années 1531-1577 
à Damas où son excellence est reconnue par les 
gouverneurs et les juges ottomans, comme par les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Helen Pfeifer: Empire of Salons: Conquest and Community in Early Modern Ottoman Lands, recensé par Nicolas Michel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 154

IV. Anthropologie, anthropologie historique, ethnologie, sociologie

grandes figures de passage. Le livre n’est cependant 
pas une biographie à la manière de Cornell Fleischer 
pour Mustafa ʿ Alī (1986) : les éléments biographiques 
n’interviennent qu’en appui à la démonstration. 
Relevons qu’H. Pfeifer échappe d’ailleurs au travers 
fréquent chez les biographes : elle ne cherche pas à 
rendre sympathiques ses héros, d’un conformisme 
ou d’une flagornerie souvent accablants. Son livre 
montre l’importance capitale, pour des carrières 
réussies, de l’insertion dans des réseaux déjà 
constitués, des voyages au Caire et, après la conquête, 
à Istanbul, de l’entretien de réseaux personnels, de la 
fréquentation des personnages qui comptent ; et c’est 
là que les salons jouent un rôle décisif. 

C’est avec le second niveau, anthropologique, 
que le livre innove le plus : car il dépasse le 
niveau biographique pour s’attacher à révéler le 
fonctionnement interne d’un milieu. Il décrit avec 
soin ces salons intellectuels, bien connus par les 
dictionnaires biographiques, les récits de voyage, 
les traités de savoir-vivre, dont certains satiriques 
(notons l’absence de fiction : on regrette que ce 
monde-là, si minutieusement décrit par les intéressés 
eux-mêmes, n’ait pas connu de Balzac ou de Proust) : 
leur « immense exclusivité » (p. 101), l’imitation du 
protocole de la cour (p. 131), l’importance inévitable 
du vêtement, de l’apparence, des bonnes manières, 
les frictions ou les esclandres engendrés par l’art 
délicat de placer les invités selon leur rang et leur 
mérite, valeurs ô combien compliquées et souvent 
contradictoires (p. 130, et longue anecdote p. 116-
123) ; rien au fond qui se distingue du snobisme 
– l’autrice n’emploie pas le terme – ordinaire aux 
sociétés hautement hiérarchiques. Les spécificités 
proviennent plutôt du caractère presque uniquement 
masculin de ces réunions savantes (p. 6, 103-104), 
et des types d’occupation auxquels se livraient 
ces intellectuels : les chap. 4 et 5, passionnants, 
rendent compte des qualités qui y étaient le 
plus appréciées, le beau langage et la correction 
linguistique, l’érudition sans fin tant savante (qui 
ne pouvait être acquise qu’en madrasa, p. 22) que 
poétique, la vivacité d’esprit (notamment dans la 
joute ou l’improvisation poétiques), l’humour parfois 
mordant. De nombreuses nuances sont en même 
temps apportées au tableau. Badr al-Dīn al-Ghazzī, 
quoique affligé d’un bégaiement que ses biographes 
n’ont pas manqué de relever (p. 150), était cependant 
apprécié pour l’étendue de son savoir et de son esprit. 
Le conformisme semble avoir régné dans la critique 
et surtout l’éloge, puisque l’assistance à ces majlis, qui 
pouvaient être éprouvants (p. 144-145), était une 
prestation sociale exécutée dans un but intéressé. 
L’exclusivisme social s’y exerçait sans frein. 

Le troisième niveau du livre, dans lequel tout 
s’enchâsse, relève de l’histoire culturelle et surtout 
sociale. Il montre le rôle clé joué par les relations 
informelles, au premier rang desquelles les salons 
jouaient le rôle d’« informel régulier », dans la 
construction ou l’écroulement des réputations et 
par suite des carrières. Si le livre n’évoque que celles 
des savants, il invite à s’interroger sur les carrières 
politiques, administratives et militaires qui se faisaient 
et se défaisaient dans d’autres cercles, à l’intersection 
desquels trônaient les grands personnages de 
l’État : à Damas par exemple, le gouverneur et le 
grand juge hanéfite. C’est un de ses apports les plus 
remarquables que d’inviter le lecteur à aller au-delà 
de la circulation de l’écrit dans laquelle on a tendance 
à se figurer le fonctionnement de l’Empire ottoman. 

Allant plus avant dans l’historicisation de son 
objet, H. Pfeifer s’attache à retracer l’évolution 
des rapports entre Rumis et Arabes, autrement 
dit, l’intégration des milieux savants des anciens 
domaines mamelouks dans l’Empire ottoman qui les 
absorbe en 1516-1517. Elle pose soigneusement les 
termes du problème : un exclusivisme partagé, une 
culture commune de la gentility (p. 206 ; H. Pfeifer 
utilise souvent le terme gentleman) ; les différents 
aspects de la distinction linguistique et, par suite, 
ethnique, qui, fait-elle remarquer, étaient bien 
présents aux esprits. Il y avait forcément des salons où 
l’on parlait arabe (avec un jeu entre fuṣḥa et dialectal, 
p. 137 et note 15) et d’autres où l’on parlait turc. Sur 
ces bases, H. Pfeifer propose une chronologie qui 
s’articule bien à la vie de Badr al-Dīn al-Ghazzī. 

Les premières décennies qui suivent la conquête 
sont celles de contacts difficiles entre Rumis et Arabes, 
pour plusieurs raisons : manque de compétence 
orale des premiers en arabe, dont ils maîtrisent bien 
l’écrit, pour accéder à une culture perçue comme 
académique plutôt que vivante (p. 51-52), alors que 
depuis la première moitié du xve siècle le monde 
persan, et les genres de salon qu’il promouvait, 
étaient devenus les modèles absolus (p. 48).

Les décennies centrales du xvie siècle sont celles 
de l’apogée du « soft power arabe » : de plus en plus 
de Rumis de passage reconnaissent l’éminence des 
grands savants de Damas ou d’Alep, et ceux-ci ont 
bien compris la nécessité de cultiver, à Istanbul, les 
relations qui comptent. L’influence culturelle de la 
production d’époque mamelouke se déploie alors 
au maximum, notamment par des copies et achats 
de manuscrits, par l’enseignement des grands textes 
des xive et xve siècles, par la transmission directe de 
la Tradition, dont les isnād-s prestigieux sont de plus 
en plus recherchés par les savants rumis (p. 179-183). 
H. Pfeifer suggère des pistes de recherche dans la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Helen Pfeifer: Empire of Salons: Conquest and Community in Early Modern Ottoman Lands, recensé par Nicolas Michel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 155

IV. Anthropologie, anthropologie historique, ethnologie, sociologie

production intellectuelle ottomane, où elle décèle les 
effets de cette influence croissante de l’héritage arabe 
à partir du milieu du xvie siècle, notamment dans la 
production poétique, les genres historiographique 
et géographique (p. 191-194) ; des échanges qui 
restent cependant, pour l’essentiel, à sens unique 
(p. 195-197). 

À partir des années 1570 le tableau change 
encore, pour deux raisons. La première est déjà 
connue : la compétition pour les postes (judicature 
et enseignement de madrasa) s’accroît, et les 
oulémas arabes, exclus des postes les plus élevés, 
désormais monopolisés par les grandes familles 
rumies, comprennent mieux l’intérêt de maîtriser, 
ou au moins connaître, le turc (p. 221, 231). L’autre 
raison est un apport clé de H. Pfeifer : la nouvelle 
génération de savants rumis, de plus en plus à l’aise 
avec la production arabe et avec l’arabe oral, a moins 
besoin d’un contact direct avec les savants arabes, et 
de fait ces derniers sont ignorés par les dictionnaires 
biographiques rumis. La charnière entre ces périodes 
est illustrée par Kınalızade (1510-1572), proche d’al-
Ghazzī durant ses quatre années à Damas, excellent 
dans l’arabe écrit et parlé, et aussi à l’aise dans un 
salon turc qu’arabe (p. 163). 

H. Pfeifer s’attache, surtout dans ses introduction 
et conclusion, à insérer cette histoire sociale et 
culturelle dans le tableau plus général de l’Empire 
ottoman au xvie siècle. Son approche est dans l’air du 
temps, qui entend souvent proposer un grand récit 
de l’empire ; on y retrouve la chronologie bien connue 
de l’expansion jusqu’aux années 1570, des difficultés 
et de la contraction ensuite. Retenons plutôt la 

richesse des pistes ouvertes par cet excellent ouvrage. 
Il parle surtout de Damas, parfois d’Alep, et donne 
quelques aperçus des villes secondaires du Bilād al-
Shām, que l’on devine victimes de l’exclusivisme des 
grands centres. Des études comparatives avec Le 
Caire et le Ḥijāz et, bien sûr, avec d’autres centres dans 
les provinces centrales, permettront de mieux saisir 
les spécificités de leur histoire culturelle respective 
et leur position dans la géographie intellectuelle et 
sociale de l’espace ottoman. D’autre part, tout le 
matériel qu’utilise H. Pfeifer pourrait être exploité 
de nouveau dans une étude des émotions, que les 
participants à ces réunions parvenaient plus ou moins 
bien à maîtriser. L’autrice elle-même invite à étendre 
l’enquête aux deux siècles suivants, à explorer le lien 
entre les salons et « l’âge des notables », et esquisse 
des réflexions intéressantes sur la transformation des 
salons ottomans au xixe siècle puis leur disparition 
au cours du xxe siècle (p. 239-240). Un paragraphe 
suggestif, en conclusion, souligne les différences entre 
les salons et les cafés qui se développent précisément 
au xvie siècle et qui sont, au contraire, caractérisés par 
leur inclusivité (p. 238). Cette piste incite à étudier sur 
de nouvelles bases la sociabilité non intellectuelle du 
temps. Le livre, en effet, fait ressortir en creux deux 
aspects que ces intellectuels qui s’auto-décrivaient 
avec complaisance s’ingéniaient, avec plus ou moins 
d’adresse, à tenir à distance de leurs écrits, voire de 
leur vie : la valeur propre que la société de leur temps 
accordait à la richesse, et les plaisirs des sens.

Nicolas Michel 
Aix-Marseille Université 

UMR 7310 Iremam

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Helen Pfeifer: Empire of Salons: Conquest and Community in Early Modern Ottoman Lands, recensé par Nicolas Michel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

