
1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 19

Sylvie Denoix, Salam Diab-Duranton 
Représentations et symbolique de la guerre  
et de la paix dans le monde arabe

Le Caire, IFAO (Textes arabes, études 
islamiques, 9) 
2024, 344 p. 
ISBN : 9782724710007 

Mots clés :  guerre, paix, islam, jihad, lexicographie, 
linguistique arabe

Keywords:  War, Peace, Islam, Jihad, Lexicography, 
Arabic Linguistics

Ce beau volume thématique, d’un prix abordable 
(54 €) malgré son grand format (21 x 28, 3 cm), a été 
coordonné par Salam Diab-Duranton, spécialiste de 
linguistique arabe à l’université de Grenoble Alpes, 
et Sylvie Denoix, historienne de l’Islam médiéval et 
directrice de recherche au CNRS. Elles proposent 
ici treize études (dont une en arabe) croisant 
les disciplines scientifiques (histoire, littérature, 
linguistique) et les méthodologies autour de sources 
qui ont trait à la violence armée dans l’histoire du 
monde arabe, depuis le viie siècle jusqu’à l’histoire 
récente. Dans leur introduction (p. 1-5), les deux 
éditrices rappellent que ces sources, considérées 
dans leur diversité et dans les usages qu’elles font du 
passé et du langage, sont des instruments de la part 
de leurs producteurs et que leur étude permet, au-
delà de l’intention qui les sous-tend, de comprendre 
comment des références anciennes (ex. : un verset 
du Coran, un poème, un roman de guerre) sont 
déshistoricisées puis utilisées – avec un lexique 
spécifique – comme des « pseudo-permanences » : 
« L’idéologie pétrit alors l’histoire pour la faire entrer 
dans un système de représentations et de valeurs » 
(p. 4).

Dans une première partie intitulée « Les mots et 
les choses de la guerre et de la paix » sont regroupées 
quatre contributions. Sylvie Denoix, tout d’abord, part 
des fondamentaux de la sémantique religieuse (« Le 
Coran, texte fondateur, soit une intertextualité 
de référence fondant une culture commune. À 
propos du vocabulaire de la paix dans le Coran et 
de sa postérité », p. 11-43). L’auteure rappelle qu’en 
raison de son statut, le Coran a fait naître un lexique 
spécifique qui a traversé l’histoire et formé des 
références auxquelles les acteurs puisent de manière 
privilégiée. Ainsi, la sémantique coranique de la paix, 
de la conciliation, de la négociation et de l’alliance 
(avec les racines SLM, ṢLḤ, WThQ, ʿHD, DhMM, ʾJR, 

ʾMN) se retrouve dans le genre littéraire des « livres des 

conquêtes », sources rédigées à l’époque abbasside 
traitant de la première conquête (viie siècle), et qui 
justifient a posteriori les rigueurs de la fiscalité califale 
en s’appuyant sur les conditions de reddition des 
territoires. La contribution de Salam Diab-Duranton 
(« Le lexique de l’islamisme entre archaïsme et 
contemporanéité », p. 45-65), propose une approche 
de la sémantique contemporaine en montrant que, 
durant les « Printemps arabes », dès janvier 2011, 
le champ sociologique de l’extrémisme religieux 
a instrumentalisé, via le multimédia, un « parler 
musulman » légitimateur, puisant dans un passé 
glorieux et mythifié, qui semblait incarner une force 
de résistance symbolique aux pouvoirs autoritaires 
et dépasser un présent jugé décadent. Cette 
« islamisation du lexique » permettait de crédibiliser 
le combat islamiste, de rallier les masses et de les 
influencer dans le détail du quotidien, jusque sur le 
plan vestimentaire. Sandra Houot opère, quant à elle, 
une focale sur ce thème par son étude des prônes du 
vendredi du shaykh al-Būṭī (mort en 2013), prononcés 
dans la mosquée des Omeyyades de Damas entre 
mars 2011 et mars 2013, au début de la guerre civile 
syrienne (« La khuṭba en contexte agonique syrien. 
Une mise en discours pour renouer avec l’impossible 
communauté éthique », p. 67-86). L’auteure remarque 
la réutilisation opportuniste par ce prédicateur – au 
profit d’une loyauté envers le régime d’Assad – d’un 
lexique d’authenticité religieuse (fitna, takfīr, ḥisba, 
Shām, etc.), en partie tiré des hadiths et d’une 
vulgate d’histoire islamique. Une telle reconstruction 
oratoire, qui fait basculer les revendications et les 
tensions réelles vers une dimension purement morale 
ou ascétique, a pour fonction de « lutter contre 
l’effondrement communautaire par la promesse d’un 
espace et d’un temps communautaires sanctuarisés » 
(p. 68). Enfin, Karine Lamarche prend le contrepied 
de ces sémantiques agonistiques en s’attachant à 
l’amoindrissement du lexique pacifiste en Israël 
(« Des pacifistes qui ne veulent plus parler de paix. 
Usages lexicaux et enjeux de positionnement dans le 
champ militant israélien », p. 87-104). Elle souligne 
ainsi l’incompréhension entre, d’un côté, l’opinion 
publique et les institutions internationales, attachées 
au vocabulaire de la paix au Proche-Orient et, de 
l’autre, les militants pacifistes – même sionistes – sans 
cesse plus isolés en Israël. « Jadis mobilisateur, le mot 
‘paix’ est devenu, depuis l’échec des accords d’Oslo, un 
mot repoussoir pour de nombreux acteurs engagés » 
(p. 102), alors même que ceux-ci poursuivent leur 
mobilisation concrète au profit des Palestiniens. 

La seconde partie, « Nommer, représenter, 
montrer », croise les périodes, ce qui est le principe 
même du recueil. Rahma Barbara interroge la chanson 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Sylvie Denoix, Salam Diab-Duranton: Représentations et symbolique de la guerre et de la paix dans le monde arabe, recensé par Olivier Hanne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 20

patriotique dans trois régions différentes du Maroc 
(« Mots et vers de résistance. L’exemple de la lutte 
marocaine contre la colonisation franco-espagnole, 
(1912-1956) », p. 107-123). La résistance est l’occasion 
de la constitution d’un patrimoine immatériel (chants, 
légendes, contes, dictons, etc.), nourri de riches 
références sémantiques et symboliques, qui participe 
d’une résilience collective et mentale contre la 
colonisation. Iyas Hassan étudie le Roman de Baybars 
(en français), récit épique se déroulant à l’époque 
de la fin des croisades et des invasions mongoles, 
centré sur le célèbre sultan mamelouk d’Égypte 
(1260-1277), mais rédigé à l’époque ottomane et 
conservé en plusieurs versions (« L’insoumis, l’ingrat 
et l’injuste. Ennemis et inimitié dans Sirāt al-Malik 
al-Ẓāhir Baybarṣ, selon la recension damascène i », 
p. 125-151). Les épisodes guerriers ou d’inimitié 
analysés véhiculent, outre une mémoire réaménagée 
de celui qui arrêta les troupes mongoles, des normes 
de comportement social et politique adressées à 
un public populaire des xviiie-xixe siècles, et même 
un modèle d’ascension sociale à travers le soldat-
esclave Baybars. Imane Bouoiyour étudie la chanson 
patriotique à l’époque de Nasser, source privilégiée 
pour relayer les thèmes mobilisateurs du pouvoir 
politique (« Guerre et paix dans le discours nassérien. 
L’exemple de la chanson patriotique », p. 153-173). 
Ainsi, dans le contexte de 1967, ces chansons 
préfèrent le terme d’agression (ʿudwān) à celui de 
guerre (ḥarb), car elles valident la perception officielle 
d’une nation puissante mais pacifique. La culture de 
guerre interagit avec le contexte géopolitique, si bien 
qu’après la signature des accords de Camp David les 
éléments belliqueux du lexique national furent peu à 
peu négligés. Enfin, Abdenbi Lachkar et Marya-Initia 
Yammine interrogent le lexique de la migration dans 
le contexte de la guerre civile syrienne (« Discours 
politiques et médiatiques arabes en situation de 
crise. De la représentation des migrants syriens au 
Liban depuis le début de la guerre en Syrie », p. 175-
200). Grâce à la lexicométrie et l’étude des discours, 
les auteurs mettent en lumière les « mécanismes 
participant à la construction de la représentation du 
migrant » (p. 175). Ils montrent comment, à travers 
le vocabulaire utilisé par trois journaux libanais, le 
migrant syrien a pu être perçu comme un « déplacé » 
(nāziḥ), valorisé en tant que victime, ou comme un 
« réfugié » (lājiʾ) facteur d’instabilité, voire carrément 
comme une menace pour le Liban.

La dernière partie se veut surtout historique 
(« Usages de l’histoire, rôle de l’État, poids du 
religieux »). Hassan Bouali reprend l’épais dossier de 
l’histoire de l’islam prophétique et de la construction 
des récits héroïques autour de Muḥammad et de ses 

compagnons (« La bataille de Ṣiffīn dans le Taʾrīkh 
al-rusul wa-l-mulūk d’al-Ṭabarī. Un événement au 
prisme du jihad et de la fabrique des héros », p. 203-
227). Son argumentation s’attache à l’élaboration 
littéraire des héros alides, à travers notamment 
l’exemple de la bataille de Ṣiffīn (657), qu’al-Ṭabarī 

– plutôt favorable à ʿ Alī – tente d’assimiler à un jihad 
légitime, en raison de la violence de Muʿāwiya. Jean-
David Richaud-Mammeri reconstruit la fabrique de la 
propagande seljoukide qui, au xiiie siècle, développa 
autour d’Alp Arslān la figure d’un sultan pieux, inscrit 
au panthéon des combattants du jihad, vainqueur 
au nom de Dieu de la bataille de Manzikert (1071) 
contre les Byzantins. Mais l’auteur dévoile que cette 
historiographie médiévale – essentiellement arabe – 
ignorait profondément la réalité biographique de 
celui qui restait « un chef turc, fidèle aux traditions 
steppiques » (p. 203-249). Mehdi Berriah s’attache 
à un sujet déjà travaillé par les historiens et bien 
connu grâce aux juristes musulmans médiévaux, 
celui de la prédication de guerre (« Combattre par 
la plume, le prêche et l’épée. Les représentations 
du rôle des ulémas dans l’effort du jihad mamelouk 
(moitié viie / xiiie - début viiie / xive siècles) », 
p. 251-276). L’auteur insiste sur la période moins 
connue des mamelouks bahrides durant laquelle 
des ulémas – ainsi que des shaykhs soufis et des 
ascètes – ont, non seulement prêché le jihad, mais 
aussi participé personnellement aux opérations, à la 
fois comme propagandistes, soutiens psychologiques 
et même combattants, quoique les sources 
soient moins dissertes sur ce sujet. Clarck Junior 
Membourou Moimecheme se préoccupe, non 
de conflits, mais plutôt d’efforts d’apaisement au 
sein de l’émirat mecquois des Banū Qatāda et des 
instruments politiques, lexicaux et symboliques 
servant à cette pacification et aux négociations 
(ṣulḥ) entre émirs et chérifs (« La conciliation dans 
les conflits entre émirs de la Mecque (viie-viiie / xiiie-
xive siècles) d’après l’historien al-Fāsī », p. 277-
303). Il explique, grâce à une prosopographie très 
convaincante, que le paysage politique à La Mecque 
était particulièrement composite et instable, et 
que les accords de conciliation étaient multiples à 
l’échelle locale, qu’ils dépendaient du bon vouloir 
des protagonistes et intégraient les sultans égyptiens, 
pour qui le contrôle de la Cité sainte était source 
de prestige. Le dernier article est rédigé en langue 
arabe par Muḥammad Ibrāhīm ʿAbdalʿāl (« Étude 
des manuscrits d’archerie à l’époque mamelouke 
(648-923 / 1250-1517) », p. 305-332). La riche 
documentation qu’il épluche concerne l’équipement, 
les techniques et la gestuelle du tir à l’arc. Il montre 
que l’archer mamelouk devait être à la fois compétent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Sylvie Denoix, Salam Diab-Duranton: Représentations et symbolique de la guerre et de la paix dans le monde arabe, recensé par Olivier Hanne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 21

dans son usage militaire, mais aussi instruit dans ses 
composantes et typologies, capable de le fabriquer 
et de le réparer.

Le recueil est donc particulièrement riche et 
complètera utilement les monographies sur cette 
thématique. On regrettera toutefois l’absence d’index, 
de bibliographie générale ainsi qu’un classement un 
peu artificiel des articles qui amène à des répétitions 
d’une partie à l’autre (pourquoi pas un classement 
chronologique, tout simplement ?). Notons que les 
auteurs qui s’intéressent à l’histoire récente sont pour 
la plupart des linguistes qui font l’impasse, dans leur 
approche du vocabulaire islamiste, sur les études 
nourries en sociologie, en histoire et en sciences-
politiques autour des questions de jihadisme et de 
radicalité. Enfin, il est dommage qu’un grand format 
n’ait pas débouché sur une plus riche iconographie 
(photographie, représentations, cartes, etc.).

Olivier Hanne 
CESCM, Université de Poitiers

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Sylvie Denoix, Salam Diab-Duranton: Représentations et symbolique de la guerre et de la paix dans le monde arabe, recensé par Olivier Hanne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

