| IV. ANTHROPOLOGIE, ANTHROPOLOGIE HISTORIQUE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

Houari TOUATI
Ibn Khaldiin et les sciences humaines.
La médiation du naturalisme

Paris, Le Cerf, (Islam, nouvelles approches)
2024, 368 p.
ISBN: 9782204163347

Mots clés: Ibn Khald(in, sciences humaines,
naturalisme, islam, philosophie

Keywords: Ibn Khaldin, Human Sciences,
Naturalism, Islam, Philosophy

Le projet de Houari Touati dans ce livre collectif
est clairement défini: dégager les conditions de
possibilité épistémique d’'un usage actualisé de la
pensée d’lbn Khald(in dans les sciences humaines.
Si I'usage en question est loin d'étre neuf — et les
nombreuses références dans ce livre aux dits usages
en témoignent — ses conditions épistémiques n‘ont
pas toujours été analysées en profondeur. C'est donc
I'ambition de ce livre que de les présenter, dans une
premiére partie, avant d’en montrer l'application par
I'exemple, dans une seconde.

Ce projet ne saurait pleinement se comprendre
sans faire référence a l'autre actualité de Houari Touati,
asavoir la publication d'une somme considérable de
500 pages chez Vrin sur le concept d’homme dans
la pensée arabe (Larrivée de 'homme en Islam et
sa disparition dAthénes a Bagdad, Paris, Vrin, 2024).
Dans ce dernier livre, amené assurément a faire date,
Ibn Khaldln n'est pas cité une fois, ce qui ne peut
s'éclairer qu’a I'aune d’Ibn Khaldiin et les sciences
humaines, qui en est comme une suite logique. Une
fois brillamment montré dans Larrivée de 'homme
qu'il a existé un concept d’homme dans I'lslam, non
seulement en un sens théologique et moral, mais
également en un sens logique et philosophique,
Houari Touati a voulu en montrer la performativité
théorique chez Ibn Khald(in, souvent qualifié de
précurseur des sciences humaines et rarement
compris comme I'héritier d’'une tradition en Islam
qui a rendu ces sciences pensables et possibles. Le
livre est divisé en deux parties. La premiére cherche
a montrer les fondamentaux des sciences humaines,
telles qu’'lbn Khaldan pouvait les concevoir. La
deuxiéeme en montre I'heuristique actuelle dans des
applications contemporaines. Le projet est riche et
stimulant malgré des résultats inégaux.

On connaissait déja les travaux de Zaid Ahmad
sur I'épistémologie d’lbn Khaldin (), et le chapitre
dont il est l'auteur synthétise quelques-uns de
ses résultats. Au fil de son article, il sefforce de
montrer les grandes lignes de I'épistémologie
khald@nienne, du concept d'intellect a la méthode
et aux différentes sciences présentées et classifiées
par 'auteur maghrébin. Quelques affirmations sont
déroutantes et nécessiteraient des précisions, comme,
par exemple, en introduction, lorsqu'il est affirmé
que « le concept coranique de ‘ibar lui ainspiré l'idée
d’'une science de la société humaine qu'il appelle
ilm al-‘umran al-bashari » (p. 17), ou encore dans
la derniére partie: «la réfutation de la philosophie
[par Ibn Khald(in] sappuie sur plusieurs présupposés
principalement centrés sur la question de l'essence
et de la condition de I'existence ». Cette partie est
consacrée a ce que l'auteur nomme la «réfutation
de la philosophie » par Ibn Khald@n, qui est en fait
une réfutation de la falsafa, dont la traduction par
«philosophie » porte a confusion tout au long de
l'ouvrage, nous y reviendrons.

Le second chapitre signé par Pierre Larcher est
assurément passionnant. Grand spécialiste de la
linguistique arabe, l'auteur retrace les généalogies
méthodologiques et conceptuelles dont Ibn Khald(n
se fait I'héritier quand il parle de la langue arabe,
sans s'interdire d'en montrer des paralléles avec la
linguistique moderne. Il retrace ainsi cet apport en
trois parties: la premiere porte sur la conception de
la langue, dans laquelle il montre qu’lbn Khaldiin
développe une conception plutot conventionnaliste
et pragmatique. La seconde traite de la langue dans
son rapport a I'histoire et aux sociétés, dans laquelle
il s'intéresse a la célébre analyse khald(inienne de
I'évolution de la langue arabe. La derniére, enfin,
a pour objet la tradition linguistique arabe, et la
maniere dont Ibn Khaldlin rend compte de la
grammaire, de la lexicographie, de la rhétorique
et des belles lettres. Parmi d’autres points l'auteur
explique qu’lbn Khaldln fait de la grammaire une
technique de conservation non seulement de la
langue, mais aussi du sens et de I'exégese (p. 83).
[l montre ainsi les apports d’'Ibn Khaldiin mais,
aussi, ses manquements, comme lorsqu'il pointe sa
connaissance lacunaire car ce dernier ne mentionne
pas le lexicographe Ibn Manzir (p. 87), ou lorsque,
replacé dans les débats de son temps, il fait apparaitre
les positions disqualifiées par Ibn Khaldin, comme
celle d’al-Tha‘alibt qui applique a la langue les

¢

(1) Z. Ahmad, The epistemology of Ibn Khaldiin, Londres,
Routledge, 2003.

BCAI 39 144

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khald(n et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

méthodes du droit (chose déclarée impossible par
I'historien maghrébin, p. 88).

Le chapitre de Delfina Serrano porte sur un
point polémique des études khaldiiniennes: le
rapport au kalam (nommé « théologie rationnelle »
par l'autrice). Lautrice n'évite pas les pieges tendus
par 'ambivalence du texte khald{inien, notamment
lorsqu’elle confond la définition du kalam avec celle
des ustil al-figh que donne Ibn Khaldin, ce qui rend
extrémement confus I'ensemble de I'argumentation
(p- 110), reposant par ailleurs sur une traduction
assez confuse, qui n'est pas celle de Cheddadi
indiquée en note («dans le kalam » est intégré
a la traduction du passage alors que cest absent
du texte arabe). Ibn Khald(in y parle dans le texte
arabe des ‘ulim nagliyya wad‘iyya, soit les sciences
transmises et conventionnelles — qui englobent
les usil al-figh et la science de la transmission
des paroles prophétiques — et la définition qu'il
donne ensuite de la maniere dont la raison y opére
correspond a celle des usil al-figh, certainement pas
a celle du kalam@. L'autrice affirme ensuite, sans
plus argumenter, qu’lbn Khalddn doit davantage a
al-Farabi et a Ibn Rushd qu’a Avicenne, ce qui aurait
mérité un plus long développement, ne serait-ce
que parce que l'influence immense d’Avicenne sur
Ibn Khaldin a été maintes fois soulignée, notamment
par Aziz al-Azmeh®). Il en va de méme lorsqu'elle
affirme qu’lbn Khaldlin a adopté une attitude
critique a I'égard de Fakhr al-Din al-Razi — these de
Muhsin Mahdi(®). On aurait aimé que soit précisé le
contenu de cette critique, dans la mesure ou al-Razi
est tenu en trés haute estime par Ibn Khald(n lui-
méme. Enfin, le relevé d’'une supposée «incohérence »
entre la position d’lbn Khald(in sur la causalité et
la rationalité de son historiographie (p. 128) est
probablement un des points les plus polémiques
des études khaldliniennes, sur lequel achoppent
plusieurs auteurs de ce volume. La prise en compte
d’études récentes sur I'ash‘arisme philosophique,
comme celles de Frank Griffel ), auraient permis de
nuancer le point de vue de l'autrice.

Le chapitre de Peter Adamson porte sur ce
qui est nommé le « naturalisme » aristotélicien, qui

(2) Ibn Khaldin, Le livre des exemples, trad. A. Cheddadi, Paris,
Gallimard, 2002 (LE), p. 851 (version arabe, édition Cheddadi,
Mugaddima, 1, p. 358).

(3) A.al-Azmebh, Ibn Khaldun in a modern scholarship. A study
in orientalism, London, Third world centre for research and
publishing, 1981.

(4) M. Mahdi, Ibn Khalddn’s Philosophy of History, Londres,
Routledge 2016 (premiere publication en 1957), p. 36.

(5) F.Griffel, The Formation of Post-Classical Islamic Philosophy
in Islam, Oxford, Oxford University Press, 2021.

serait appliqué a I'histoire par Ibn KhaldGn. Lauteur
passe un peu vite sur ce qu'il estime étre la méthode
aristotélicienne, réduite ici a une généralisation
par induction, avant de montrer qu’lbn Khald(in
en reprend les fondamentaux pour les appliquer a
I'histoire. Dans la lignée de Muhsin Mahdi, qui avait
pointé |'aristotélisme d’Ibn Khaldiin, Adamson releve
ainsi la terminologie empruntée au premier maitre
dans la Mugaddima. Cette perspective avait déja été
étudiée par Mahmad Amin al-"Alim, non cité par
l'auteur ©). P. Adamson explique que la nécessité a
I'ceuvre dans I'histoire est tempérée par des accents
occasionalistes dans la Mugaddima, qui laissent «la
possibilité décarts exceptionnels par rapport a la
norme » et constituent une « limite épistémique de
la théorie historique » (p. 157). Il tente ensuite de
concilier ce qu'il percoit comme une contradiction, a
savoir — toujours la méme — celle entre le rationalisme
et l'occasionalisme, et fait I'hypothese d’'une adhésion
a l'occasionalisme par impossibilité épistémologique
pour I'historien de toujours ramener un effet a
sa cause de maniére absolument certaine. La
traduction mérite une révision ou une clarification,
comme lorsque l'auteur parle du «sentiment de
groupe », probable traduction littérale de l'anglais
group feeling, traduction usuelle de ‘asabiyya en
anglais par Rosenthal (dont la traduction francaise
la plus répandue est « esprit de corps ») et de méme
lorsqu'on lit « interprétation occasionnelle » (p. 158,
au lieu d'occasionaliste).

Le cinquiéme chapitre signé par Houari Touati
est de ceux qui apportent le plus aux études
khald@niennes, qui se sont beaucoup focalisées sur
la Mugaddima, en négligeant parfois I'étude du reste
duKitab al-“ibar, son Histoire, sans laquelle, pourtant,
le projet d’Ibn Khald(in ne saurait se comprendre.
H. Touati commence par exposer |'unité des trois
ensembles textuels formés par la Mugaddima,
I'Histoire, et I'autobiographie, a partir de critéres
codicologiques. Il cherche ensuite a en montrer
l'unité conceptuelle et méthodologique, avant de
se concentrer sur les renvois entre la Muqgaddima
et I'Histoire dans un troisieme moment. Ce dernier
point est passionnant, l'auteur faisant l'effort, textes
a l'appui, de montrer comment non seulement
I'Histoire s'informe de la Mugaddima, comme la
pratique de I'histoire s'informe de sa théorie, mais
également comment Ibn Khaldln théorise au sein
méme de |'Histoire en retravaillant certains concepts
développés dans la Mugaddima. Plus qu’une
application des principes établis dans la Mugaddima,

(6) M. A.al-‘Alim, « Mugaddimat Ibn Khald(in - madhal
ibistimalagi », Al-fikr al-“arabi, 1 (6), 1978, p. 35-50.

BCAI 39 145

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khald(n et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

I'Histoire est ainsi comprise comme un espace
d'expérimentation de la théorie. Enfin la derniére
partie donne sens au sous-titre du livre « médiation
du naturalisme » en insistant sur la maniére dont
le concept de «nature » (tabi‘a) est opérant dans
la Mugaddima et dans I'Histoire. Gardant en téte
son objectif de montrer ce qui a rendu possible
le développement d'une science humaine sociale
chez Ibn Khald@n, I'auteur explique que: « Dire que
les phénomeénes sociaux et historiques ont une
nature revient a affirmer qu'il y a dans leur propre
dynamique de développement un principe de
gouvernement qui les régit de facon intrinseque »
(p. 203). Il affirme que la notion de possible, évoquée
par Ibn Khald(n, est celle «des philosophes » et
qu’elle a besoin d’'une cause pour sactualiser. C'est
assurément le cas chez Avicenne, pour lequel une
chose est possible en soi, non au regard du monde,
et toujours nécessaire au regard des conditions
mondaines de son existence, c'est-a-dire nécessaire
par une cause extérieure. Seulement, n'est-ce pas
précisément cette notion métaphysique de possible
que critique Ibn Khald(in lorsqu’il affirme ne pas
vouloir traiter du possible rationnel et absolu”)? La
question est ouverte, mais ce n'est pas un hasard si
le statut de la cause est un point d'achoppement
des études khald(iniennes. Selon la maniére dont
on l'envisage, c’est I'appareillage méthodologique
de I'ensemble de la Mugaddima et des ‘Ibar qui
se trouve, si ce n'est bouleversé, tout au moins
réinterprété. Le chapitre oppose ensuite, une fois
encore, le rationalisme a l'occasionalisme et affirme
gqu’'lbn Khaldiin est tiraillé entre le mu‘tazilisme et
I'asharisme, du fait de son usage du concept de
nature. Mais n'y a-t-il-pas dans I'ash “arisme ghazalien,
et post-ghazalien, un certain usage de ce concept,
volontiers repris par Ibn Khald(in ? Affirmer que
I'efficience causale est réfutée par al-Ghazali (p. 216)
est un raccourci discutable®). On regrettera de
méme, a la fin du chapitre, le jugement un peu hatif
qui voit dans l'interprétation d’Aziz al-Azmeh de la
Mugaddima une « théologie historique », alors que la
citation renvoie a un passage dans lequel ce dernier
tente de comprendre la relation entre la Mugaddima
et I'Histoire sur le mode des usul al-figh, dont la
méthode est bien autre chose qu’une théologie.

On arrive ensuite a la deuxieme partie du livre,
laquelle montre les applications et les implications

(7) LE, p.458.

(8) Voir la maniere dont Frank Griffel aborde cette question
dans Al-Gazal's Philosophical Theology, Oxford, Oxford University
Press, 2009, chap. 7, p. 175.

possibles de la pensée khald(inienne dans les
sciences sociales contemporaines. Ainsi, le premier
article, également signé par Houari Touati, tente de
montrer l'intérét de l'ceuvre d’lbn Khald(n pour la
sociologie moderne, a travers son étude croisée a
celle d’'un des fondateurs de ladite sociologie, Emile
Durkheim. Lauteur passe d’abord par la médiation
de Gellner, célebre anthropologue spécialiste
du Maghreb, connu pour avoir intégré nombre
d’observations empiriques de I'historien maghrébin
a son ceuvre. Lors d'un déplacement contextuel
d’'une théorie, il y a un travail de l'analogie qui doit
permettre de transposer un contexte dans un autre,
et de ré-opération méthodologique et conceptuelle,
sans laquelle une théorie ne saurait se déplacer
sans perdre sa valeur heuristique. C'est pourquoi
H. Touati explique que le rapport centre / périphérie,
tel qu'il est pensé par Ibn Khaldiin, sapplique aussi
bien au rapport tribus / centres urbains, qua celui
entre la ville moderne et les bidonvilles, nouvelles
zones de «dissidence » (p. 230). Il justifie ensuite le
rapprochement entre Durkheim et Ibn Khald(n par
une commune référence a un concept d’homme
«agent de sa propre fabrique humaine ». H. Touati
synthétise ainsi d'importants résultats de sa grande
enquéte sur ’lhomme. La nature humaine ne
s'actualisant qu'en se «socialisant » (p. 237), létude
de la nature de la société, créée par 'lhomme, peut
faire l'objet d’'une investigation scientifique. De fait, la
référence commune aux deux auteurs serait Aristote,
dont l'auteur fait une source majeure de la rationalité
et de la scientificité en Islam, au point peut-étre d'en
minorer d’autres, nous y reviendrons.

Hamit Bozarslan, auteur du deuxieme chapitre
de cette deuxiéme partie, est connu pour ses travaux
en science politique contemporaine et les différents
usages d’Ibn Khaldan qu'’il y fait. Ibn Khald(in serait,
selon l'auteur, le penseur du déclin de la civilisation,
mais n'y a-t-il pas la un déplacement théorique
induit, non pas par le travail de l'ceuvre et de ses
réarrangements théoriques, mais par une traduction
trompeuse qui rend le concept géographique de
umrdn par le concept tout a la fois historiographique,
moral, et téléologique de «civilisation » ? D'ou la
comparaison (pour en montrer la différence certes,
mais qui présuppose un fond commun sur lequel
opere cette différence) de I'auteur avec la civilisation
selon Mirabeau (p. 277). Les univers théoriques
et conceptuels dans lesquels opérent d'un coté
le concept de ‘umran d’lbn Khadin, et de l'autre
celui de civilisation de Mirabeau, nécessitent d'étre
davantage interrogés pour développer pleinement
I'heuristique de cette actualisation. Ainsi, cet usage
de la traduction frangaise de “umrdn autorise

¢

BCAI 39 146

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khald(n et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

l'auteur a parler de la civilisation comme d’'un «sujet
historique autonome voire conscient », a partir de
cette citation d’'lbn Khald(in, que je cite (comme
l'auteur) dans la traduction de Cheddadi: «la
civilisation urbaine est le but (gaya) de la civilisation
en général » ®), Lensemble de I'ouvrage dirigé par
H. Touati étant plutét disposé a montrer les sources
aristotéliciennes d’'lbn Khaldn, il est étonnant que
l'auteur interpréte cette phrase en un sens tout a
fait étranger a son contexte. En réalité, Ibn Khalddn
y parle d’'une nature dont le déploiement actualise
I'ensemble des virtualités qui y sont déja présentes, et

s'approprie ainsi le concept aristotélicien dentéléchie.

Une fois dit qu’Ibn Khald(n est le penseur du déclin
de la civilisation, voire celui de la «dé-civilisation »
(p. 286), l'auteur applique cette interprétation a des
contextes contemporains qu'il connait bien, comme
celui de la chute de Mossoul (p. 291), tombée sous
I'assaut d’une minorité d’hommes armés car elle avait
perdu la “asabiyya nécessaire a la volonté de prendre
les armes pour se défendre. Lauteur associe ensuite
les concepts de ‘asabiyya et de da‘wa (I'appel a la
réforme religieuse) pour en montrer l'actualité dans
des phénomeénes contemporains, qui témoignent
de la nécessité de cette alliance entre la cohésion
interne particuliere et la légitimation par une cause
universelle (p. 293). Lauteur finit par interroger
la possibilité pour le monde contemporain de
« conjurer la fatalité khaldinienne concernant notre
dépérissement annoncé », au risque, peut-étre, de
faire d’'lbn Khald(in non plus tant le fondateur des
sciences humaines que leur prophete.

Lawrence Rosen interroge, quant a lui, dans le
troisieme chapitre de cette seconde partie, I'individu
dansson rapportal'histoire dans I'ceuvre de I'historien
maghrébin. Quelques points, notamment de
traduction de I'anglais au francais, posent probleme:
dans la note 1, p. 306 il parle de la traduction
d’Etienne Qatremére, au lieu de son édition;
p. 310: «certains lui répugnaient manifestement
(comme Tamerlan), d’autres I'admiraient » (sic.); «si
Ibn Khaldtn a pensé - et encore moins dit — a 'un
de ces personnages (sic.) qu'ils étaient simplement
poussés par des forces indépendantes de leur
volonté »; p. 311, dans une citation de Dale « by
implication » est traduit « par implication » (au
lieu de « par conséquent »). Le chapitre tente de
montrer, assez confusément, que le probleme de
la liberté n'est pas tranché par Ibn Khald(in, qui
reste partagé entre un pouvoir personnalisé aux
mains du souverain, et des structures sociales et

(9) LE, p.745

historiques dont la force s'impose aux hommes
avec nécessité. Certaines affirmations laissent
perplexes: «le personnalisme intense de la culture
arabe I'emporte sur |'‘établissement d’'un ensemble
de positions qui pourraient ne pas étre affectées par
l'orientation personnelle. » (p. 312). S'il est difficile
de savoir ce que l'auteur entend exactement par
«personnalisme intense de la culture arabe », il ne
semble pas qu'il ait suffisamment argumenté pour
justifier une expression qui s'apparente a une vision
essentialiste désuéte de la culture. L'article pose par
ailleurs le probleme de la liberté de I'individu chez
Ibn Khald(in, qu’il conclut dans des termes pour
le moins équivoques: «En fin de compte, on doit
conclure qu'lbn Khaldiin a été moins précis dans sa
relation entre les personnes et les forces historiques
que dans certains de ses autres concepts. Mais peut-
on lui reprocher cette théorisation incomplete alors
que ni les penseurs religieux ni les philosophes n‘ont
produit une vision inattaquable de la relation entre
le libre arbitre et la condition humaine ? » (p. 318).
Il'y aurait donc une imprécision d’lbn Khaldn sur
la liberté de 'homme face a I'histoire, visiblement
excusable par I'imprécision des « penseurs religieux »
et des « philosophes », sans qu'on sache bien ce que
cela signifie, ni ce que recouvrent ces expressions.
Enfin, le dernier chapitre est de Syed Farid
Alatas, déja auteur d’un livre qui présente les
modalités d'application de la pensée khald(inienne en
sociologie (%, synthétisées dans cet article. Il part du
constat qu’lbn Khald(in a été ignoré par les sciences
sociales modernes, alors méme qu’une science sociale
khald(inienne semble, selon Iui, possible. Apres
avoir présenté brievement la « nouvelle science »,
que prétend développer Ibn Khaldan, l'auteur
expose les différents « niveaux d'‘étude » nécessaires
a l'établissement d’une sociologie proprement
khald(inienne (qui commence par I'analyse de la
théorie, ensuite de ses fondements, puis I'abstraction
de la théorie en vue de son application puis,
dans un second, temps de sa diffusion et de son
enseignement dans un manuel). Des imprécisions
de langage persistent dans la traduction du texte
de l'anglais au francais: «la relation correcte entre
la Mugaddima et le reste du Kitab al-‘Ibar est
une relation d’arrangement. » (p. 331). On sait
par son livre que l'auteur considere que le Kitab
al-‘Ibar est déterminé et organisé (arranged) par
la Mugaddima'", ce qui est, peut-étre, signifié ici.
Lauteur applique donc la théorie d'Ibn Khaldiin qu'il

(10) S.F. Alatas, Applying Ibn Khaldin. The Recovery of a Lost
Tradition in Sociology, Londres, Routledge, 2014.
(11) S.F Alatas, Applying Ibn Khalddn, p. 218.

BCAI 39

BCAIl en ligne

147

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khald(n et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

a dégagée, d’abord a Ibn Khaldiin lui-méme, clest-a-
dire a I'Histoire, avant d’en montrer les applications
modernes a I'histoire de I'Etat saoudien et I'ascension
du clan al-Sa‘td (c'est globalement une reprise du
huitieme chapitre de son livre), montrant comment,
fidele a la théorie d’Ibn Khaldln, ils ont recherché
dans les tribus bédouines les forces armées vives
dont ils avaient besoin. Il passe ensuite a I'histoire
des “Alaouites en Syrie dont la “asabiyya initiale
leur a permis l'accés au pouvoir, avant de décliner,
jusqu’a ce que le clan ‘alaouite au pouvoir sappuie
davantage sur des clients que sur son peuple. La suite
de I'histoire n'étant pas connue, l'auteur émet des
hypothéses quant au futur du gouvernement syrien
en fonction d’'un cadre théorique khaldanien.

Siles théses de Houari Touati développées dans
son Larrivée de 'homme trouvent leur prolongement
heureux dans plusieurs articles de ce recueil qu'il
dirige, il est dommage que d’autres articles n‘aient
pas fait l'objet d’'un plus grand soin éditorial. De
méme, on regrettera que la recherche récente
sur la pensée ash‘arite nait pas assez été prise en
compte, conduisant a des oppositions un peu usées
entre la philosophie et la théologie, la ou la réalité
était plus complexe: le kalam, y compris ash’arite,
fait pleinement partie de ce que nous appelons
aujourd’hui philosophie, méme si ses auteurs
pouvaient prendre sur tel ou tel point leur distance
avec la falsafa — voire carrément la condamner —
considérée comme une école de pensée parmi
d’autres ('), Enfin, mais cest lié, on peut souligner
un manque: la quasi-absence de référence aux
usul al-figh, dont la méthode, qui n'est pas le cadre
aristotélicien qui domine l'ensemble de l'ouvrage,
a pu étre considérée par un auteur comme Aziz
al-Azmeh comme fournissant a la Mugaddima son
cadre théorique, et expliquant le lien avec 'histoire.
Assez peu de justice a d’ailleurs été rendu a ce
spécialiste de la pensée khald(inienne qui, lorsqu'il
est cité, n'est pas toujours commenté de maniére
adéquate au contexte de la citation.

En revanche, on ne peut que saluer le projet
de Houari Touati qui consiste a donner une assise
théorique a l'usage d’Ibn Khaldin en sciences
humaines, a partir d’'une ceuvre — remarquable — sur
le concept d’homme dans I'histoire de la pensée
arabe médiévale. Les articles de ce recueil, de
valeurs scientifiques inégales, intéresseront autant
les spécialistes de la pensée arabe médiévale en
général (et, cela va sans dire, d’'Ibn Khald(n en
particulier), dans la premiére partie, alors que

(12) Voir a ce sujet F. Griffel, The Formation of Post-Classical
Islamic Philosophy in Islam, op. cit.

ceux de la seconde partie pourraient intéresser
les chercheurs en sciences sociales. En effet, s'il est
possible et courant d’utiliser Ibn Khaldin pour
rendre compte d’'un phénomene dans I'un des
champs des sciences sociales contemporaines, les
déplacements théoriques opérés doivent étre
appréciés, non pas a I'aune des méthodes des
spécialistes de la pensée médiévale, mais a la pensée
médiévale, mais celles des chercheurs de celles des
chercheurs dans les dits domaines d’application
de la théorie. Autrement dit, la valeur heuristique
de la théorie khald(inienne, méthodiquement
décontextualisée dans le but dexpliquer la chute
de Mossoul ou I'histoire politique du clan al-Sa‘ad,
doit étre appréciée par des spécialistes de I'histoire
contemporaine des phénomenes en question. Le
grand mérite de Houari Touati est d’avoir montré
que ces applications trouvent leur fondement au
sein méme de la pensée médiévale arabe, dans une
histoire des idées dont ont hérité, par de multiples
biais, les sciences sociales modernes.

Cédric Molino-Machetto
Université Toulouse Jean-Jaures - Erraphis
Institut frangais d'islamologie

BCAI 39 148

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khald(n et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

