
	 BCAI 39	 144

IV. Anthropologie, anthropologie historique, ethnologie, sociologie

Houari Touati 
Ibn Khaldûn et les sciences humaines.  
La médiation du naturalisme

Paris, Le Cerf, (Islam, nouvelles approches) 
2024, 368 p. 
ISBN : 9782204163347

Mots clés :  Ibn Khaldûn, sciences humaines, 
naturalisme, islam, philosophie

Keywords:   Ibn Khaldûn, Human Sciences , 
Naturalism, Islam, Philosophy

Le projet de Houari Touati dans ce livre collectif 
est clairement défini : dégager les conditions de 
possibilité épistémique d’un usage actualisé de la 
pensée d’Ibn Khaldûn dans les sciences humaines. 
Si l’usage en question est loin d’être neuf – et les 
nombreuses références dans ce livre aux dits usages 
en témoignent – ses conditions épistémiques n’ont 
pas toujours été analysées en profondeur. C’est donc 
l’ambition de ce livre que de les présenter, dans une 
première partie, avant d’en montrer l’application par 
l’exemple, dans une seconde. 

Ce projet ne saurait pleinement se comprendre 
sans faire référence à l’autre actualité de Houari Touati, 
à savoir la publication d’une somme considérable de 
500 pages chez Vrin sur le concept d’homme dans 
la pensée arabe (L’arrivée de l’homme en Islam et 
sa disparition d’Athènes à Bagdad, Paris, Vrin, 2024). 
Dans ce dernier livre, amené assurément à faire date, 
Ibn Khaldûn n’est pas cité une fois, ce qui ne peut 
s’éclairer qu’à l’aune d’Ibn Khaldûn et les sciences 
humaines, qui en est comme une suite logique. Une 
fois brillamment montré dans L’arrivée de l’homme 
qu’il a existé un concept d’homme dans l’Islam, non 
seulement en un sens théologique et moral, mais 
également en un sens logique et philosophique, 
Houari Touati a voulu en montrer la performativité 
théorique chez Ibn Khaldûn, souvent qualifié de 
précurseur des sciences humaines et rarement 
compris comme l’héritier d’une tradition en Islam 
qui a rendu ces sciences pensables et possibles. Le 
livre est divisé en deux parties. La première cherche 
à montrer les fondamentaux des sciences humaines, 
telles qu’Ibn Khaldûn pouvait les concevoir. La 
deuxième en montre l’heuristique actuelle dans des 
applications contemporaines. Le projet est riche et 
stimulant malgré des résultats inégaux. 

On connaissait déjà les travaux de Zaid Ahmad 
sur l’épistémologie d’Ibn Khaldûn (1), et le chapitre 
dont il est l’auteur synthétise quelques-uns de 
ses résultats. Au fil de son article, il s’efforce de 
montrer les grandes lignes de l’épistémologie 
khaldûnienne, du concept d’intellect à la méthode 
et aux différentes sciences présentées et classifiées 
par l’auteur maghrébin. Quelques affirmations sont 
déroutantes et nécessiteraient des précisions, comme, 
par exemple, en introduction, lorsqu’il est affirmé 
que « le concept coranique de ʿ ibar lui a inspiré l’idée 
d’une science de la société humaine qu’il appelle 

ʿilm al-ʿumrān al-basharī » (p. 17), ou encore dans 
la dernière partie : « la réfutation de la philosophie 
[par Ibn Khaldûn] s’appuie sur plusieurs présupposés 
principalement centrés sur la question de l’essence 
et de la condition de l’existence ». Cette partie est 
consacrée à ce que l’auteur nomme la « réfutation 
de la philosophie » par Ibn Khaldûn, qui est en fait 
une réfutation de la falsafa, dont la traduction par 
« philosophie » porte à confusion tout au long de 
l’ouvrage, nous y reviendrons.

Le second chapitre signé par Pierre Larcher est 
assurément passionnant. Grand spécialiste de la 
linguistique arabe, l’auteur retrace les généalogies 
méthodologiques et conceptuelles dont Ibn Khaldûn 
se fait l’héritier quand il parle de la langue arabe, 
sans s’interdire d’en montrer des parallèles avec la 
linguistique moderne. Il retrace ainsi cet apport en 
trois parties : la première porte sur la conception de 
la langue, dans laquelle il montre qu’Ibn Khaldûn 
développe une conception plutôt conventionnaliste 
et pragmatique. La seconde traite de la langue dans 
son rapport à l’histoire et aux sociétés, dans laquelle 
il s’intéresse à la célèbre analyse khaldûnienne de 
l’évolution de la langue arabe. La dernière, enfin, 
a pour objet la tradition linguistique arabe, et la 
manière dont Ibn Khaldûn rend compte de la 
grammaire, de la lexicographie, de la rhétorique 
et des belles lettres. Parmi d’autres points l’auteur 
explique qu’Ibn Khaldûn fait de la grammaire une 
technique de conservation non seulement de la 
langue, mais aussi du sens et de l’exégèse (p. 83). 
Il montre ainsi les apports d’Ibn Khaldûn mais, 
aussi, ses manquements, comme lorsqu’il pointe sa 
connaissance lacunaire car ce dernier ne mentionne 
pas le lexicographe Ibn Manẓūr (p. 87), ou lorsque, 
replacé dans les débats de son temps, il fait apparaitre 
les positions disqualifiées par Ibn Khaldûn, comme 
celle d’al-Thaʿālibī qui applique à la langue les 

(1)  Z. Ahmad, The epistemology of Ibn Khaldûn, Londres, 
Routledge, 2003.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khaldûn et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 145

III. Histoire et historiographie

méthodes du droit (chose déclarée impossible par 
l’historien maghrébin, p. 88). 

Le chapitre de Delfina Serrano porte sur un 
point polémique des études khaldûniennes : le 
rapport au kalām (nommé « théologie rationnelle » 
par l’autrice). L’autrice n’évite pas les pièges tendus 
par l’ambivalence du texte khaldûnien, notamment 
lorsqu’elle confond la définition du kalām avec celle 
des uṣūl al-fiqh que donne Ibn Khaldûn, ce qui rend 
extrêmement confus l’ensemble de l’argumentation 
(p. 110), reposant par ailleurs sur une traduction 
assez confuse, qui n’est pas celle de Cheddadi 
indiquée en note (« dans le kalām » est intégré 
à la traduction du passage alors que c’est absent 
du texte arabe). Ibn Khaldûn y parle dans le texte 
arabe des ʿulūm naqliyya waḍʿiyya, soit les sciences 
transmises et conventionnelles – qui englobent 
les uṣūl al-fiqh et la science de la transmission 
des paroles prophétiques – et la définition qu’il 
donne ensuite de la manière dont la raison y opère 
correspond à celle des uṣūl al-fiqh, certainement pas 
à celle du kalām (2). L’autrice affirme ensuite, sans 
plus argumenter, qu’Ibn Khaldûn doit davantage à 
al-Fārābī et à Ibn Rushd qu’à Avicenne, ce qui aurait 
mérité un plus long développement, ne serait-ce 
que parce que l’influence immense d’Avicenne sur 
Ibn Khaldûn a été maintes fois soulignée, notamment 
par Aziz al-Azmeh (3). Il en va de même lorsqu’elle 
affirme qu’Ibn Khaldûn a adopté une attitude 
critique à l’égard de Fakhr al-Dīn al-Rāzī – thèse de 
Muhsin Mahdi (4). On aurait aimé que soit précisé le 
contenu de cette critique, dans la mesure ou al-Rāzī 
est tenu en très haute estime par Ibn Khaldûn lui-
même. Enfin, le relevé d’une supposée « incohérence » 
entre la position d’Ibn Khaldûn sur la causalité et 
la rationalité de son historiographie (p. 128) est 
probablement un des points les plus polémiques 
des études khaldûniennes, sur lequel achoppent 
plusieurs auteurs de ce volume. La prise en compte 
d’études récentes sur l’ashʿarisme philosophique, 
comme celles de Frank Griffel (5), auraient permis de 
nuancer le point de vue de l’autrice.

Le chapitre de Peter Adamson porte sur ce 
qui est nommé le « naturalisme » aristotélicien, qui 

(2)  Ibn Khaldûn, Le livre des exemples, trad. A. Cheddadi, Paris, 
Gallimard, 2002 (LE), p. 851 (version arabe, édition Cheddadi, 
Muqaddima, II, p. 358). 
(3)  A. al-Azmeh, Ibn Khaldun in a modern scholarship. A study 
in orientalism, London, Third world centre for research and 
publishing, 1981.
(4)  M. Mahdi, Ibn Khaldûn’s Philosophy of History, Londres, 
Routledge 2016 (première publication en 1957), p. 36.
(5)  F. Griffel, The Formation of Post-Classical Islamic Philosophy 
in Islam, Oxford, Oxford University Press, 2021.

serait appliqué à l’histoire par Ibn Khaldûn. L’auteur 
passe un peu vite sur ce qu’il estime être la méthode 
aristotélicienne, réduite ici à une généralisation 
par induction, avant de montrer qu’Ibn Khaldûn 
en reprend les fondamentaux pour les appliquer à 
l’histoire. Dans la lignée de Muhsin Mahdi, qui avait 
pointé l’aristotélisme d’Ibn Khaldûn, Adamson relève 
ainsi la terminologie empruntée au premier maître 
dans la Muqaddima. Cette perspective avait déjà été 
étudiée par Maḥmūd Āmīn al-ʿĀlim, non cité par 
l’auteur (6). P. Adamson explique que la nécessité à 
l’œuvre dans l’histoire est tempérée par des accents 
occasionalistes dans la Muqaddima, qui laissent « la 
possibilité d’écarts exceptionnels par rapport à la 
norme » et constituent une « limite épistémique de 
la théorie historique » (p. 157). Il tente ensuite de 
concilier ce qu’il perçoit comme une contradiction, à 
savoir – toujours la même – celle entre le rationalisme 
et l’occasionalisme, et fait l’hypothèse d’une adhésion 
à l’occasionalisme par impossibilité épistémologique 
pour l’historien de toujours ramener un effet à 
sa cause de manière absolument certaine. La 
traduction mérite une révision ou une clarification, 
comme lorsque l’auteur parle du « sentiment de 
groupe », probable traduction littérale de l’anglais 
group feeling, traduction usuelle de ʿaṣabiyya en 
anglais par Rosenthal (dont la traduction française 
la plus répandue est « esprit de corps ») et de même 
lorsqu’on lit « interprétation occasionnelle » (p. 158, 
au lieu d’occasionaliste). 

Le cinquième chapitre signé par Houari Touati 
est de ceux qui apportent le plus aux études 
khaldûniennes, qui se sont beaucoup focalisées sur 
la Muqaddima, en négligeant parfois l’étude du reste 
du Kitāb al-ʿibar, son Histoire, sans laquelle, pourtant, 
le projet d’Ibn Khaldûn ne saurait se comprendre. 
H. Touati commence par exposer l’unité des trois 
ensembles textuels formés par la Muqaddima, 
l’Histoire, et l’autobiographie, à partir de critères 
codicologiques. Il cherche ensuite à en montrer 
l’unité conceptuelle et méthodologique, avant de 
se concentrer sur les renvois entre la Muqaddima 
et l’Histoire dans un troisième moment. Ce dernier 
point est passionnant, l’auteur faisant l’effort, textes 
à l’appui, de montrer comment non seulement 
l’Histoire s’informe de la Muqaddima, comme la 
pratique de l’histoire s’informe de sa théorie, mais 
également comment Ibn Khaldûn théorise au sein 
même de l’Histoire en retravaillant certains concepts 
développés dans la Muqaddima . Plus qu’une 
application des principes établis dans la Muqaddima, 

(6)  M. A. al-ʿĀlim, « Muqaddimat Ibn Khaldûn - madẖal 
ibistīmūlūǧī », Al-fikr al-ʿarabī, 1 (6), 1978, p. 35-50.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khaldûn et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 146

III. Histoire et historiographie

l’Histoire est ainsi comprise comme un espace 
d’expérimentation de la théorie. Enfin la dernière 
partie donne sens au sous-titre du livre « médiation 
du naturalisme » en insistant sur la manière dont 
le concept de « nature » (ṭabīʿa) est opérant dans 
la Muqaddima et dans l’Histoire. Gardant en tête 
son objectif de montrer ce qui a rendu possible 
le développement d’une science humaine sociale 
chez Ibn Khaldûn, l’auteur explique que : « Dire que 
les phénomènes sociaux et historiques ont une 
nature revient à affirmer qu’il y a dans leur propre 
dynamique de développement un principe de 
gouvernement qui les régit de façon intrinsèque » 
(p. 203).  Il affirme que la notion de possible, évoquée 
par Ibn Khaldûn, est celle « des philosophes » et 
qu’elle a besoin d’une cause pour s’actualiser. C’est 
assurément le cas chez Avicenne, pour lequel une 
chose est possible en soi, non au regard du monde, 
et toujours nécessaire au regard des conditions 
mondaines de son existence, c’est-à-dire nécessaire 
par une cause extérieure. Seulement, n’est-ce pas 
précisément cette notion métaphysique de possible 
que critique Ibn Khaldûn lorsqu’il affirme ne pas 
vouloir traiter du possible rationnel et absolu (7)? La 
question est ouverte, mais ce n’est pas un hasard si 
le statut de la cause est un point d’achoppement 
des études khaldûniennes. Selon la manière dont 
on l’envisage, c’est l’appareillage méthodologique 
de l’ensemble de la Muqaddima et des ʿIbar qui 
se trouve, si ce n’est bouleversé, tout au moins 
réinterprété. Le chapitre oppose ensuite, une fois 
encore, le rationalisme à l’occasionalisme et affirme 
qu’Ibn Khaldûn est tiraillé entre le muʿtazilisme et 
l’ashʿarisme, du fait de son usage du concept de 
nature. Mais n’y a-t-il-pas dans l’ashʿarisme ghazālien, 
et post-ghazālien, un certain usage de ce concept, 
volontiers repris par Ibn Khaldûn ? Affirmer que 
l’efficience causale est réfutée par al-Ghazali (p. 216) 
est un raccourci discutable (8). On regrettera de 
même, à la fin du chapitre, le jugement un peu hâtif 
qui voit dans l’interprétation d’Aziz al-Azmeh de la 
Muqaddima une « théologie historique », alors que la 
citation renvoie à un passage dans lequel ce dernier 
tente de comprendre la relation entre la Muqaddima 
et l’Histoire sur le mode des uṣūl al-fiqh, dont la 
méthode est bien autre chose qu’une théologie.

On arrive ensuite à la deuxième partie du livre, 
laquelle montre les applications et les implications 

(7)  LE, p. 458.
(8)  Voir la manière dont Frank Griffel aborde cette question 
dans Al-Gazālī’s Philosophical Theology, Oxford, Oxford University 
Press, 2009, chap. 7, p. 175.

possibles de la pensée khaldûnienne dans les 
sciences sociales contemporaines. Ainsi, le premier 
article, également signé par Houari Touati, tente de 
montrer l’intérêt de l’œuvre d’Ibn Khaldûn pour la 
sociologie moderne, à travers son étude croisée à 
celle d’un des fondateurs de ladite sociologie, Émile 
Durkheim. L’auteur passe d’abord par la médiation 
de Gellner, célèbre anthropologue spécialiste 
du Maghreb, connu pour avoir intégré nombre 
d’observations empiriques de l’historien maghrébin 
à son œuvre. Lors d’un déplacement contextuel 
d’une théorie, il y a un travail de l’analogie qui doit 
permettre de transposer un contexte dans un autre, 
et de ré-opération méthodologique et conceptuelle, 
sans laquelle une théorie ne saurait se déplacer 
sans perdre sa valeur heuristique. C’est pourquoi 
H. Touati explique que le rapport centre / périphérie, 
tel qu’il est pensé par Ibn Khaldûn, s’applique aussi 
bien au rapport tribus / centres urbains, qu’à celui 
entre la ville moderne et les bidonvilles, nouvelles 
zones de « dissidence » (p. 230). Il justifie ensuite le 
rapprochement entre Durkheim et Ibn Khaldûn par 
une commune référence à un concept d’homme 
« agent de sa propre fabrique humaine ». H. Touati 
synthétise ainsi d’importants résultats de sa grande 
enquête sur l’homme. La nature humaine ne 
s’actualisant qu’en se « socialisant » (p. 237), l’étude 
de la nature de la société, créée par l’homme, peut 
faire l’objet d’une investigation scientifique. De fait, la 
référence commune aux deux auteurs serait Aristote, 
dont l’auteur fait une source majeure de la rationalité 
et de la scientificité en Islam, au point peut-être d’en 
minorer d’autres, nous y reviendrons. 

Hamit Bozarslan, auteur du deuxième chapitre 
de cette deuxième partie, est connu pour ses travaux 
en science politique contemporaine et les différents 
usages d’Ibn Khaldûn qu’il y fait. Ibn Khaldûn serait, 
selon l’auteur, le penseur du déclin de la civilisation, 
mais n’y a-t-il pas là un déplacement théorique 
induit, non pas par le travail de l’œuvre et de ses 
réarrangements théoriques, mais par une traduction 
trompeuse qui rend le concept géographique de 

ʿumrān par le concept tout à la fois historiographique, 
moral, et téléologique de « civilisation » ? D’où la 
comparaison (pour en montrer la différence certes, 
mais qui présuppose un fond commun sur lequel 
opère cette différence) de l’auteur avec la civilisation 
selon Mirabeau (p. 277). Les univers théoriques 
et conceptuels dans lesquels opèrent d’un côté 
le concept de ʿumrān d’Ibn Khadûn, et de l’autre 
celui de civilisation de Mirabeau, nécessitent d’être 
davantage interrogés pour développer pleinement 
l’heuristique de cette actualisation. Ainsi, cet usage 
de la traduction française de ʿumrān autorise 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khaldûn et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 147

III. Histoire et historiographie

l’auteur à parler de la civilisation comme d’un « sujet 
historique autonome voire conscient », à partir de 
cette citation d’Ibn Khaldûn, que je cite (comme 
l’auteur) dans la traduction de Cheddadi : « la 
civilisation urbaine est le but (ġāya) de la civilisation 
en général » (9). L’ensemble de l’ouvrage dirigé par 
H. Touati étant plutôt disposé à montrer les sources 
aristotéliciennes d’Ibn Khaldûn, il est étonnant que 
l’auteur interprète cette phrase en un sens tout à 
fait étranger à son contexte. En réalité, Ibn Khaldûn 
y parle d’une nature dont le déploiement actualise 
l’ensemble des virtualités qui y sont déjà présentes, et 
s’approprie ainsi le concept aristotélicien d’entéléchie. 
Une fois dit qu’Ibn Khaldûn est le penseur du déclin 
de la civilisation, voire celui de la « dé-civilisation » 
(p. 286), l’auteur applique cette interprétation à des 
contextes contemporains qu’il connaît bien, comme 
celui de la chute de Mossoul (p. 291), tombée sous 
l’assaut d’une minorité d’hommes armés car elle avait 
perdu la ʿ aṣabiyya nécessaire à la volonté de prendre 
les armes pour se défendre. L’auteur associe ensuite 
les concepts de ʿaṣabiyya et de daʿwa (l’appel à la 
réforme religieuse) pour en montrer l’actualité dans 
des phénomènes contemporains, qui témoignent 
de la nécessité de cette alliance entre la cohésion 
interne particulière et la légitimation par une cause 
universelle (p. 293). L’auteur finit par interroger 
la possibilité pour le monde contemporain de 
« conjurer la fatalité khaldûnienne concernant notre 
dépérissement annoncé », au risque, peut-être, de 
faire d’Ibn Khaldûn non plus tant le fondateur des 
sciences humaines que leur prophète.

Lawrence Rosen interroge, quant à lui, dans le 
troisième chapitre de cette seconde partie, l’individu 
dans son rapport à l’histoire dans l’œuvre de l’historien 
maghrébin. Quelques points, notamment de 
traduction de l’anglais au français, posent problème : 
dans la note 1, p. 306 il parle de la traduction 
d’Étienne Qatremère, au lieu de son édition ; 
p. 310 : « certains lui répugnaient manifestement 
(comme Tamerlan), d’autres l’admiraient » (sic.) ; « si 
Ibn Khaldûn a pensé – et encore moins dit – à l’un 
de ces personnages (sic.) qu’ils étaient simplement 
poussés par des forces indépendantes de leur 
volonté » ; p. 311, dans une citation de Dale « by 
implication » est traduit « par implication » (au 
lieu de « par conséquent »). Le chapitre tente de 
montrer, assez confusément, que le problème de 
la liberté n’est pas tranché par Ibn Khaldûn, qui 
reste partagé entre un pouvoir personnalisé aux 
mains du souverain, et des structures sociales et 

(9)  LE, p. 745

historiques dont la force s’impose aux hommes 
avec nécessité. Certaines affirmations laissent 
perplexes : « le personnalisme intense de la culture 
arabe l’emporte sur l’établissement d’un ensemble 
de positions qui pourraient ne pas être affectées par 
l’orientation personnelle. » (p. 312). S’il est difficile 
de savoir ce que l’auteur entend exactement par 
« personnalisme intense de la culture arabe », il ne 
semble pas qu’il ait suffisamment argumenté pour 
justifier une expression qui s’apparente à une vision 
essentialiste désuète de la culture. L’article pose par 
ailleurs le problème de la liberté de l’individu chez 
Ibn Khaldûn, qu’il conclut dans des termes pour 
le moins équivoques : « En fin de compte, on doit 
conclure qu’Ibn Khaldūn a été moins précis dans sa 
relation entre les personnes et les forces historiques 
que dans certains de ses autres concepts. Mais peut-
on lui reprocher cette théorisation incomplète alors 
que ni les penseurs religieux ni les philosophes n’ont 
produit une vision inattaquable de la relation entre 
le libre arbitre et la condition humaine ? » (p. 318). 
Il y aurait donc une imprécision d’Ibn Khaldûn sur 
la liberté de l’homme face à l’histoire, visiblement 
excusable par l’imprécision des « penseurs religieux » 
et des « philosophes », sans qu’on sache bien ce que 
cela signifie, ni ce que recouvrent ces expressions.

Enfin, le dernier chapitre est de Syed Farid 
Alatas, déjà auteur d’un livre qui présente les 
modalités d’application de la pensée khaldûnienne en 
sociologie (10), synthétisées dans cet article. Il part du 
constat qu’Ibn Khaldûn a été ignoré par les sciences 
sociales modernes, alors même qu’une science sociale 
khaldûnienne semble, selon lui, possible. Après 
avoir présenté brièvement la « nouvelle science », 
que prétend développer Ibn Khaldûn, l’auteur 
expose les différents « niveaux d’étude » nécessaires 
à l’établissement d’une sociologie proprement 
khaldûnienne (qui commence par l’analyse de la 
théorie, ensuite de ses fondements, puis l’abstraction 
de la théorie en vue de son application puis, 
dans un second, temps de sa diffusion et de son 
enseignement dans un manuel). Des imprécisions 
de langage persistent dans la traduction du texte 
de l’anglais au français : « la relation correcte entre 
la Muqaddima et le reste du Kitāb al-‘Ibar est 
une relation d’arrangement. » (p. 331). On sait 
par son livre que l’auteur considère que le Kitāb 
al-ʿIbar est déterminé et organisé (arranged) par 
la Muqaddima (11), ce qui est, peut-être, signifié ici. 
L’auteur applique donc la théorie d’Ibn Khaldûn qu’il 

(10)  S. F. Alatas, Applying Ibn Khaldûn. The Recovery of a Lost 
Tradition in Sociology, Londres, Routledge, 2014.
(11)  S. F. Alatas, Applying Ibn Khaldûn, p. 218.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khaldûn et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 148

III. Histoire et historiographie

a dégagée, d’abord à Ibn Khaldûn lui-même, c’est-à-
dire à l’Histoire, avant d’en montrer les applications 
modernes à l’histoire de l’État saoudien et l’ascension 
du clan al-Saʿūd (c’est globalement une reprise du 
huitième chapitre de son livre), montrant comment, 
fidèle à la théorie d’Ibn Khaldûn, ils ont recherché 
dans les tribus bédouines les forces armées vives 
dont ils avaient besoin. Il passe ensuite à l’histoire 
des ʿAlaouites en Syrie dont la ʿaṣabiyya initiale 
leur a permis l’accès au pouvoir, avant de décliner, 
jusqu’à ce que le clan ʿalaouite au pouvoir s’appuie 
davantage sur des clients que sur son peuple. La suite 
de l’histoire n’étant pas connue, l’auteur émet des 
hypothèses quant au futur du gouvernement syrien 
en fonction d’un cadre théorique khaldûnien.

Si les thèses de Houari Touati développées dans 
son L’arrivée de l’homme trouvent leur prolongement 
heureux dans plusieurs articles de ce recueil qu’il 
dirige, il est dommage que d’autres articles n’aient 
pas fait l’objet d’un plus grand soin éditorial. De 
même, on regrettera que la recherche récente 
sur la pensée ashʿarite n’ait pas assez été prise en 
compte, conduisant à des oppositions un peu usées 
entre la philosophie et la théologie, là où la réalité 
était plus complexe : le kalām, y compris ashʿarite, 
fait pleinement partie de ce que nous appelons 
aujourd’hui philosophie, même si ses auteurs 
pouvaient prendre sur tel ou tel point leur distance 
avec la falsafa – voire carrément la condamner – 
considérée comme une école de pensée parmi 
d’autres (12). Enfin, mais c’est lié, on peut souligner 
un manque : la quasi-absence de référence aux 
uṣūl al-fiqh, dont la méthode, qui n’est pas le cadre 
aristotélicien qui domine l’ensemble de l’ouvrage, 
a pu être considérée par un auteur comme Aziz 
al-Azmeh comme fournissant à la Muqaddima son 
cadre théorique, et expliquant le lien avec l’histoire. 
Assez peu de justice a d’ailleurs été rendu à ce 
spécialiste de la pensée khaldûnienne qui, lorsqu’il 
est cité, n’est pas toujours commenté de manière 
adéquate au contexte de la citation.

En revanche, on ne peut que saluer le projet 
de Houari Touati qui consiste à donner une assise 
théorique à l’usage d’Ibn Khaldûn en sciences 
humaines, à partir d’une œuvre – remarquable – sur 
le concept d’homme dans l’histoire de la pensée 
arabe médiévale. Les articles de ce recueil, de 
valeurs scientifiques inégales, intéresseront autant 
les spécialistes de la pensée arabe médiévale en 
général (et, cela va sans dire, d’Ibn Khaldûn en 
particulier), dans la première partie, alors que 

(12)  Voir à ce sujet F. Griffel, The Formation of Post-Classical 
Islamic Philosophy in Islam, op. cit.

ceux de la seconde partie pourraient intéresser 
les chercheurs en sciences sociales. En effet, s’il est 
possible et courant d’utiliser Ibn Khaldûn pour 
rendre compte d’un phénomène dans l’un des 
champs des sciences sociales contemporaines, les 
déplacements théoriques opérés doivent être 
appréciés, non pas à l’aune des méthodes des 
spécialistes de la pensée médiévale, mais à la pensée 
médiévale, mais celles des chercheurs de celles des 
chercheurs dans les dits domaines d’application 
de la théorie. Autrement dit, la valeur heuristique 
de la théorie khaldûnienne, méthodiquement 
décontextualisée dans le but d’expliquer la chute 
de Mossoul ou l’histoire politique du clan al-Saʿūd, 
doit être appréciée par des spécialistes de l’histoire 
contemporaine des phénomènes en question. Le 
grand mérite de Houari Touati est d’avoir montré 
que ces applications trouvent leur fondement au 
sein même de la pensée médiévale arabe, dans une 
histoire des idées dont ont hérité, par de multiples 
biais, les sciences sociales modernes.

Cédric Molino-Machetto 
Université Toulouse Jean-Jaurès - Erraphis 

Institut français d’islamologie

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Houari Touati: Ibn Khaldûn et les sciences humaines. La médiation du naturalisme, recensé par Cédric Molino-Machetto
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

