
	 BCAI 39	 136

III. Histoire et historiographie

Olivier Hanne 
Histoire du djihad :  
des origines de l’islam à Daech

Paris, Tallandier 
2024, 512 p. 
ISBN : ‎ 9791021055995

Mots clés :  jihad, jihadisme, doctrine, violence, 
Coran, hadith, droit musulman

Keywords:  Jihad, Jihadism, Doctrine, Violence, 
Quran, Hadith, Muslim Law

Ce livre propose une histoire du concept du jihad 
du Moyen Âge à l’avènement de Daech (acronyme 
arabe pour « État islamique en Iraq et au Sham »). 
L’auteur étudie le sujet à travers une approche 
croisée : historique, islamologique, sémiologique, 
anthropologique et géopolitique.

En Occident, les actions d’envergure de 
l’organisation terroriste d’al-Qaïda, puis celles, plus 
récentes, de Daech « seraient représentati[ve]s d’une 
ultra violence propre aux sociétés musulmanes » 
(p. 9). Cette perception essentialiste et essentialisante 
s’expliquerait par le prisme séculier occidental qui 
considère l’élément « religion » comme vecteur 
de violence. Employés de manière indistincte par 
bon nombre d’acteurs des débats politiques et 
médiatiques, les concepts de jihad et de jihadisme 
sont des instruments servant à essentialiser l’islam 
comme une religion qui aurait une inclinaison à 
la violence. Pourtant, le mot jihād, dans le Coran 
n’implique pas, dans son sens premier, celui du 
combat armé contrairement à d’autres vocables, 
comme qitāl, cités bien plus souvent que jihād.

En outre, la place qu’occupe la violence 
guerrière dans le texte coranique est assez faible, en 
comparaison avec d’autres thématiques. Partant de 
cette analyse, l’auteur affirme que « repartir du Coran 
ne suffit donc pas, car il faut interroger la langue 
arabe et l’histoire des sociétés anciennes avant de 
retracer l’évolution du mot et des réalités qu’il revêt 
jusqu’à nos jours » (p. 10)

Le livre se divise en onze chapitres organisés 
selon une trame chronologique qui couvre les quatre 
grandes périodisations de l’histoire : l’Antiquité 
(chap. 1), le Moyen Âge (chap. 2, 3, 4, 5, 6, 7), les 
époques moderne (chap. 8) et contemporaine 
(chap. 9, 10, 11). La période médiévale représente un 
peu plus de la moitié (207 p.) de l’ouvrage (398 p.), 
suivie de l’époque contemporaine (110 p.). 

Le premier chapitre (p. 15-34) s’intéresse à la 
justification religieuse de la guerre, qui a déjà une 

longue histoire en Orient. Bien avant l’apparition de 
l’islam, le phénomène guerrier trouvait sa place dans 
les croyances et conceptions religieuses orientales 
(p. 34). Combattre au nom de Dieu n’est, ainsi, pas 
propre à l’islam et le phénomène a des antécédents.

La question de la violence guerrière dans le 
Coran est l’objet du chapitre 2 (p. 35-59). L’analyse 
du texte coranique permet de mettre en évidence 
plusieurs éléments : les passages relatifs à la violence 
guerrière ne représentent que 2,1% (p. 37) du 
texte coranique, pourcentage inférieur à ce que 
l’on trouve dans l’Ancien et le Nouveau Testament. 
Paradoxalement, la racine j-h-d, qui a donné le mot 
jihād, est loin d’avoir la prédominance de l’expression 
du combat ou de la lutte armée, prédominance qui 
revient à la racine q-t-l. Au contraire, la racine j-h-d 
n’a pas de lien, sur le plan linguistique, avec un acte 
de guerre mais revêt le sens, désormais bien connu, 
d’« effort » (p. 47-48). Selon l’auteur, il serait vain de 
chercher dans le Coran une théorie de la guerre ou un 
schéma de la conduite de la guerre. Si nous sommes 
bien en présence de racines (autres que j-h-d) faisant 
écho à la violence guerrière, cette dernière n’est pas 
à l’image de celle des attentats, actions sanglantes et 
autres massacres perpétrés au nom de l’islam par les 
organisations terroristes contemporaines. La violence 
guerrière exprimée par le texte coranique doit être 
vue comme « la manifestation d’une autorité sévère, 
rigoureuse ». Cette violence, divine, « vise à punir les 
hommes de leur mécréance ou inconduite. » Seule la 
violence venant de Dieu peut être légitime (p. 46-47).

Les chapitres 3 (p. 61-100), 4 (p. 123-158), 
6 (p. 159-192) et 8 (p. 243-278) (1) retracent à grands 
traits l’histoire politico-militaire de l’Islam, depuis la 
période prophétique jusqu’au début de la Première 
guerre mondiale, en passant par celle de l’Empire 
ottoman, nouveau symbole du jihad des temps 
modernes à partir de 1517, jusqu’à la proclamation 
des jihads anticoloniaux. 

Le chapitre 5 (p. 123-157) a pour objet 
l’élaboration de la théorie du jihad qui, selon l’auteur, 
prend forme dans le sillage de la révolution abbasside 
de 750 et de l’éviction des Omeyyades en Orient. 
Cette élaboration de la théorie du jihad aux débuts 
de la période abbasside s’explique par deux facteurs 
principaux : 

1.	 l’importance grandissante du hadith comme 
en atteste l’émergence de plusieurs recueils à 
partir du viiie siècle et, surtout, du ixe siècle 
avec les deux Ṣaḥīḥ, d’al-Bukhārī (m. 256/870) 
et de Muslim (m. 261/875), qui seront canonisés 

(1)  « Mohammed et le djihad » ; « La conquête à l’ombre » ; 
« Heurs et malheurs » ; « Le djihad moderne »

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de l�islam à Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 137

III. Histoire et historiographie

par la suite. En effet, la relecture et le processus 
d’explication du Coran, mais aussi de la sīra 
prophétique, à la lumière des hadiths auraient 
favorisé certaines lectures militaires, belliqueuses/
belligènes et militantes de versets et d’épisodes 
de la vie prophétique. Ce type de relecture 
aurait aussi, selon l’auteur, freiné l’éclosion de 
commentaires plus spiritualistes (p. 132-135)

2.	 la conceptualisation de la doctrine du jihad a 
été réalisée par les oulémas qui étaient, toujours 
d’après l’auteur, tous au service des Abbassides. 
Cette doctrine aurait été mise au service de la 
construction impériale abbasside pour laquelle il 
fallait justifier les guerres contre les infidèles, en 
particulier les Byzantins, mais aussi les actions 
visant d’autres musulmans qui pouvaient 
représenter une menace de l’intérieur, à l’instar 
des pro-alides.

Le jihad est un phénomène qui évolue au gré des 
contextes, comme s’attache à le démontrer l’auteur 
dans le chapitre 7 (Évolution de la pensée sur le 
jihad, p. 193-241.) Les bouleversements politico-
militaires et les différentes menaces qui touchaient 
les territoires du dār al-Islām, aussi bien à l’intérieur 
qu’à l’extérieur, ont, eux aussi, eu une influence sur 
la théorisation du jihad. Les oulémas se devaient de 
redéfinir les grandes lignes du concept qui se heurtait 
aux nouvelles réalités, différentes de celles des débuts 
de l’islam. Les positions et l’attitude changent en 
fonction des auteurs qu’ils soient juristes, théologiens 
prônant le jihad armé, appelé le « jihad mineur » 
(al-jihād al-aṣghar), ou soufis, plus portés, mais pas 
seulement, sur le jihad contre l’âme charnelle et les 
passions, plus connu sous le nom de « jihad majeur », 
al-jihād al-akbar.

Enfin, les chapitres 9 (p. 279-321), 10 (p. 323-
354) et 11 (p. 355-390) (2) retracent, à la lumière 
des contextes politiques, militaires, sociaux et 
culturels de l’époque contemporaine, les étapes de 
la transformation et du basculement du concept 
de jihad vers celui de jihadisme avec ses « têtes de 
gondoles » que sont les organisations terroristes 
d’al-Qaïda, promouvant un « jihad international », 
puis, plus récemment Daech qui développa le 
« jihadisme de la terreur ».

Le livre est volumineux, agréable à lire, avec 
de nombreuses cartes et des schémas utiles. On 
appréciera l’analyse poussée de la racine j-h-d 
(p. 42-50) – parmi d’autres dont sont issues des 
dérivés à connotation guerrière– qui change des 

(2)  « Du djihad au djihadisme » ; « Al-Qaïda et le djihadisme 
international » ; « Daech et le djihadisme de la terreur »

habituels et, il faut le dire, trop simplistes discours se 
limitant à répéter que la racine j-h-d signifie « effort ». 
Ceci n’est plus un secret pour personne. L’auteur 
soumet au lecteur plusieurs idées et hypothèses 
intéressantes. La construction du texte coranique 
plaidant pour des propos spécifiques, élaborés dans 
des contextes distincts et destinés, selon les sourates, 
à des publics divers, on peut parler de « chapitres 
différents » quant aux discours de la guerre mais pas 
d’un « art coranique de la guerre » (p. 40).

L’analyse du texte coranique montre que son 
contenu n’est pas plus « violent » que celui de 
l’Ancien et du Nouveau Testament. Au contraire, la 
thématique de la violence guerrière s’exprime moins 
dans le Coran que dans plusieurs passages des textes 
bibliques (le livre de Josué et celui des Rois, par 
exemple). Certes, le Coran autorise et légifère une 
forme de violence mais une violence qui s’inscrit dans 
celle de son contexte et en conformité à la pratique 
de la guerre du viie siècle en Orient (p. 58). 

Si le prophète Muḥammad est évidemment à 
associer à la naissance du jihad comme l’attestent la 
sīra et les hadiths, il a, cependant, su alterner entre 
le respect des coutumes anciennes et une nouvelle 
manière d’envisager la guerre comme un engagement 
total pour Dieu.

Ce n’est qu’au début du xxe siècle que le concept 
médiéval de jihad évolue vers de nouvelles réalités 
politico-religieuses, « se rapprochant des nouveaux 
systèmes de pensée où l’individu doit être pris 
en charge idéologiquement et éventuellement 
mobilisable vers la violence ». Cette mutation induit 
la nécessité de changer de vocable et d’abandonner 
celui de « jihad », trop médiéval, pour celui de 
« jihadisme » (p. 278).

L’auteur apporte une nuance substantielle quant 
au concept d’islamisme, qu’il faut voir résolument 
comme politique mais pas forcément radical. En 
effet, la radicalisation nécessite à la fois une idéologie 
mobilisatrice qui, souvent, joue le rôle de justification 
de l’action violente. Or, les textes des auteurs 
islamistes que notre auteur a partiellement analysés, 
comme ceux de Hassan al-Banna, ne suffisent 
pas pour provoquer une violence dite religieuse, 
laquelle se fait nécessairement par la combinaison 
de plusieurs facteurs et acteurs : un contexte, une 
idéologie, un imaginaire et un terrain psychologique 
fragile (p. 298-300). Cette hypothèse remet en 
cause celle, récente et largement contestable, du 
« frérisme » de Florence Bergeaud-Blackler que 
l’auteur semble contester (chapitre 11, note 7 p. 395), 
à l’instar d’autres chercheurs.

L’idée que le jihadisme prospère sur des 
contextes porteurs, comme celui du Moyen-Orient 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de l�islam à Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 138

III. Histoire et historiographie

et du Sahel dont les facteurs de déstabilisation sont 
inchangés depuis 2013, voire se sont aggravés, est 
convaincante. En effet, les doctrines idéologiques et 
religieuses, que ce soient l’islamisme ou le salafisme, 
ne suffisent pas à faire tomber les individus et les 
sociétés dans l’ultraviolence et, in fine, ne peuvent 
expliquer à eux seuls le jihadisme (p. 388-389). La 
non jihadisation massive de l’islamisme démontre 
que le jihadisme est une option de l’islamisme, mais 
en aucun cas une nécessité. En tant qu’idéologie, 
l’islamisme n’est pas, en soi, meurtrière puisqu’elle 
fait preuve de pragmatisme, ce que confirme le 
caractère local de son enracinement, contrairement 
au jihadisme qui, depuis 2011, est devenu un 
domaine fracturé sans unité idéologique ni terreau 
commun (p. 387). En conclusion, seule une frange 
minoritaire des islamistes basculerait dans la violence 
(p. 320-321).

L’ouvrage propose au lecteur non spécialiste 
une synthèse de l’histoire du concept du jihad 
dans ses grandes lignes à partir, majoritairement, 
de l’historiographie occidentale. Il apporte des 
éléments nouveaux contribuant ainsi à combler un 
manque historiographique important en langue 
française sur le sujet. Surtout, le livre déconstruit 
l’affirmation, erronée, que jihad = jihadisme, et 
pointe la mécompréhension, la méconnaissance 
voire l’ignorance du concept de jihad par les acteurs 
médiatiques et politiques qui le mobilisent à tout-
va, et comme un fourre-tout, pour des raisons 
électorales et d’audimat. Plus important peut-être, 
l’ouvrage remet en cause l’essentialisation d’un 
islam violent en se demandant : « si le djihad existe, 
l’islam peut-il être pacifique ? » (p. 11). Outre les 
sphères médiatique et politique, la communauté 
des chercheurs est elle aussi en partie concernée par 
ces thèses et approches essentialisantes. Certains 
chercheurs, non-spécialistes, ont proposé une étude 
du jihad aux conclusions largement réfutables, et 
qui s’explique par un manque d’outils, notamment 
la maîtrise de la langue arabe, une méconnaissance 
des sources et donc la constitution et l’utilisation d’un 
corpus de sources extrêmement restreint mais aussi, 
et surtout, certains biais dans l’approche (3).

Cela étant, nous formulerons quelques 
remarques et commentaires sur des points et aspects 
sur lesquels il nous a paru important de revenir. On 
se limitera à la partie médiévale du livre.

(3)  Mehdi Berrriah et Abbès Zouache, “Studying Medieval Jihad 
as a Multidimensional Phenomenon: Corpus, Holistic Approach, 
Temporalities and Contextualization. Introduction”, dans Mehdi 
Berriah, Abbès Zouache (éd.), The Medieval Jihad: Texts, Theories 
and Practices, Ifao, Le Caire, 2025, p. 1-17.

Au sujet de la méthode des sources et du choix 
de la nature du corpus, contrairement au jihadisme 
contemporain, sur lequel bon nombre de sources 
en langues occidentales existent, l’étude du jihad 
médiéval ne peut être réalisée sans l’analyse d’un 
large corpus de sources en langue arabe. L’auteur 
annonce en introduction que son approche s’appuie 
« sur les références aux sources médiévales en langue 
arabe » (p. 14). Pourtant, un rapide coup d’œil à la 
bibliographie finale et aux notes de bas de page 
montre que l’auteur s’est appuyé, majoritairement, 
sur les traductions des sources et non sur leur édition 
dans leur langue originale qui est l’arabe. 

Ce n’est pas la traduction qui pose problème 
puisqu’elle est très utile pour la personne ne 
maîtrisant pas l’arabe et désireuse d’avoir un accès 
au texte. Cependant, dans le cadre des études 
islamologiques académiques, il est difficile d’envisager 
qu’un chercheur se base sur un corpus composé 
principalement de traductions, surtout lorsqu’il 
s’agit d’études portant sur des sujets compliqués 
et sensibles tels que le jihad et dont le corpus est 
immense. Une bonne maîtrise de la langue est alors 
indispensable. 

La traduction étant déjà ,  en soi ,  une 
interprétation, travailler à partir de la traduction 
d’une source revient à travailler à partir d’une 
interprétation de cette source et délaisser l’accès 
direct au texte original et donc à la pensée de l’auteur. 
De plus, le nombre de sources traduites limite le 
corpus puisque quelques-unes, seulement, ont été 
traduites. 

L’utilisation de sources traduites peut, également, 
amener à attribuer par erreur la paternité d’une 
source à un autre auteur. C’est le cas avec la traduction 
d’al-Ṭabarī (m. 310/923) par Hermann Zotenberg 
Zotenberg (m. 1909) qu’utilise l’auteur. Cette 
Chronique, dite d’al-Ṭabarī, est en réalité la traduction 
française de l’ouvrage de Balʿamī (m. 363/975) daté 
du xe siècle et écrit en persan, lui-même, traduction 
persane du Tārīkh al-rusūl wa l-mulūk d’al-Ṭabarī. 
De fait, ce n’est pas seulement la traduction persane 
d’une source arabe puisque Balʿamī modifie en 
profondeur certains passages en fusionnant les 
différentes versions que rapporte al-Ṭabarī, retire 
des informations et en intègre de nouvelles venant 
d’autres sources. Comme Jean Flori avant lui dans 
son Guerre sainte, jihad, croisade. Violence et religion 
dans le christianisme et l’islam, l’auteur s’est beaucoup 
appuyé sur cette traduction d’Hermann Zotenberg 
pour les chapitres 3 « Muhammad et le jihad » et 
4 « La conquête à l’ombre du califat ». Par conséquent, 
l’analyse et ses conclusions qui en résultent sont, 
en partie, biaisées. Pour avoir accès à la chronique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de l�islam à Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 139

III. Histoire et historiographie

d’al-Ṭabarī traduite, l’auteur aurait dû utiliser la 
version anglaise publiée aux presses universitaires 
de New-York.

Dans la plupart des cas, c’est la traduction de 
la source qui est citée en notes de bas de pages 
mais, parfois, l’auteur cite l’édition de sources 
arabes (al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-bayān ; al-Balādhurī, 
Kitāb futūḥ al-buldān, etc.). On s’interroge sur la 
ou les raisons de citer certaines sources traduites 
et d’autres, en nombre réduit, dans leur langue 
originale, l’arabe. L’auteur cite, parfois, l’édition 
arabe d’une source mais avec son titre traduit et 
non translittéré (par exemple « al-Fazari, Livre des 
conduites, éd. F. Ḥammāda, Beyrouth, Fondation 
al-Risala, 1987 » ; « Ibn al-Mubarak, Livre du jihād, 
Tunis, Dār al-Tūnisiyya, 1972). Enfin, quelques sources 
(exemple : le Fatḥ al-Bārī d’Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī) 
et plusieurs travaux cités en notes de bas de page 
manquent dans la bibliographie finale.

Une partie substantielle de l’ouvrage consiste 
en une narration de l’histoire politico-militaire 
du monde musulman depuis la vie du Prophète 
jusqu’à 1517. Les chapitres sont bien fournis et 
descriptifs. Toutefois, on décèle plusieurs erreurs 
factuelles majeures tant au niveau historique 
qu’islamologique. On se bornera, ci-dessous, à relever 
quelques exemples parmi d’autres :

–	 c’est sous le calife ʿAbd al-Malik qu’eut lieu le 
siège de la Mecque, au printemps-automne 72-
73/692 (et non en 693), tenue par son opposant 
ʿAbdallāh b. Zubayr, et non pas Yazīd (p. 114) 
mort dix ans auparavant.

–	 al-Shāfiʿī (m. 204/820) n’est pas Mecquois (p. 62). 
Bien que d’ascendance quraychite, il naquit et 
grandit à Gaza.

–	 Ibn Kathīr n’est en aucun cas hanbalite 
(p. 222) mais bien shaféite de formation. 
Cette hanbalisation d’Ibn Kathīr s’explique, 
probablement, du fait qu’i l  ait été un 
traditionniste, élève d’Ibn Taymiyya et son 
biographe.

–	 « À la mort de Saladin, les Ayyoubides se 
déchirent en Syrie et s’appuient dans leurs 
querelles familiales sur les Mameluks, qui leur 
servent de garde personnelle ; ces derniers en 
profitent pour usurper le titre de sultan et 
installer leur pouvoir à Baalbek, Homs et Kérak » 
(p. 180). Il est bien établi que les Mamelouks 
prirent le pouvoir au Caire dans le sillage de 
l’échec de la croisade de Louis IX en Égypte 
en 648/1250 et après avoir assassiné Tūrān Shāh, 
dernier sultan ayyoubide, fils de leur maître al-
Ṣāliḥ Najm al-Dīn Ayyūb (m. 647/1249).

–	 « Au milieu du ixe siècle, les principales écoles de 
droit sunnite – les madhhab-s – sont établies » 
(p. 193). Le raccourci est un peu rapide car al-
Shāfiʿī meurt en 204/820 et Hanbal en 241/855. 
En outre, le processus d’établissement des écoles 
de droit est long et collectif. Il n’est en aucun 
cas l’œuvre de ceux reconnus comme les quatre 
imams éponymes. Ce sont leurs étudiants et 
ceux ayant étudié auprès de ces derniers qui 
vont poser les fondements des madhhab-s.

–	 L’auteur écrit que le mujāhid bénéficie « d’une 
réglementation adaptée : il peut regrouper trois 
des cinq prières quotidiennes ; en cas de danger, il 
récite “la prière de la peur” qui le sacralise […]. » 
(p. 197). Deux remarques ici s’imposent. Tout 
d’abord, l’avis quasi majoritaire selon les quatre 
principales écoles de droit est que quatre prières 
peuvent être regroupées à deux moments 
différents de la journée : les prières de ẓuhr et 
al-ʿaṣr peuvent être accomplies regroupées 
pendant le créneau horaire de l’une des deux 
(soit entre le zénith et le coucher du soleil) ; les 
prières d’al-maghrib et d’al-ishā’ peuvent être 
regroupées à au moment de l’une de ces deux 
prières (à partir du coucher du soleil). Cette 
autorisation est pratiquée aussi en cas de voyage. 
Seule la prière d’al-fajr ne peut être regroupée 
avec une autre et être priée dans le temps qui lui 
est imparti. Deuxièmement, la prière de la peur 
n’est pas à l’image de celle que l’on trouve dans le 
christianisme et qui doit être formulée. En islam, 
il existe des traditions prophétiques rapportant 
des invocations à formuler pour surmonter 
plusieurs sentiments tels que l’angoisse, la peur, 
l’anxiété. Néanmoins, la prière de la peur trouve 
son origine en Coran 2, 239. Le verset, explicite, 
est une permission pour le musulman lorsque 
celui-ci, en situation d’insécurité, craignant pour 
sa personne, d’accomplir la prière obligatoire soit 
en marchant ou sur une monture si le contexte 
d’insécurité l’impose. Quant à Coran 4, 102, il 
donne des directives aux musulmans de prier 
en différents groupes, un groupe assurant la 
surveillance d’un autre accomplissant la prière. 
La jurisprudence de la prière revêt donc une 
dimension plus sécuritaire et pragmatique que 
sacrée et elle prend en considération les données 
du contexte réel de la guerre.

–	 L’auteur cite Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī (m. 852/1449) 
pour illustrer ses propos au sujet de la doctrine 
ottomane du combat (p. 247). Or, Ibn Ḥajar 
al-ʿAsqalānī est un savant d’époque mamelouke 
qui meurt plus de soixante ans avant la conquête 
ottomane du sultanat en 1516-1517 par Sélim Ier.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de l�islam à Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 140

III. Histoire et historiographie

On regrettera que ne soit cité aucun travail 
de chercheurs du monde arabo-musulman sur 
le sujet. On citera, parmi d’autres, et facilement 
accessible, celui de Mahmūd Aḥmad Muḥammad, 
Taṭawwur mafhūm al-jihād. Dirāsa fī al-fikr al-
islāmī al-muʿāṣir paru en 2015 (édition al-Shabaka 
al-ʿarabiyya li-l-abḥāth wa al-nashr). On retrouve, 
malheureusement, ce manque – voire l’absence 
dans certains cas – d’intérêt pour les travaux de 
l’historiographie arabe dans la plupart des champs 
d’étude liés à l’Islam. Plusieurs raisons peuvent être 
avancées : la barrière de la langue, la difficulté d’accès 
à la documentation (pourtant de plus en plus 
atténuée avec la numérisation et mise en ligne des 
travaux) voire des préjugés intellectuels considérant 
souvent ces travaux comme manquant d’objectivité 
et/ou étant apologétique. Or, il est dans l’intérêt de 
la recherche et de la communauté des chercheurs 
dans son ensemble de prendre en considération cette 
historiographie arabe sur l’Islam et de la confronter 
à celle occidentale.

L’auteur reprend l’idée de Fred Donner et 
d’Alfred-Louis de Prémare d’une volonté d’expansion 
hors de la péninsule Arabique à partir de l’expédition 
de Mu’tah de l’an 8/629 (p. 36, 94-95). On objectera 
à cette thèse des arguments d’ordre stratégique. 
Premièrement, comment la conquête d’une province 
de l’Empire byzantin aurait-elle été possible avec 
un effectif d’environ trois mille hommes comme 
le rapportent les sources arabes ? On rappelle que, 
d’après la tradition, cette expédition fait suite à 
l’assassinat d’un envoyé, ce qui équivaut à une 
déclaration de guerre. Muḥammad était dans 
l’obligation de réagir même si, dans les faits, la 
puissance militaire proto-musulmane de l’époque 
restait encore inférieure à la machine de guerre 
byzantine malgré son affaiblissement causé par son 
long conflit contre les Sassanides. Deuxièmement, il 
n’y aurait eu aucun intérêt, voire plutôt un risque, à 
se lancer à la conquête de territoires lointains alors 
que la péninsule Arabique était encore loin d’être 
soumise ; la Mecque n’est pas encore conquise. Enfin, 
les signes d’une volonté de conquête à l’extérieur de 
la péninsule Arabique sont explicites peu de temps 
avant la mort de Muḥammad lorsque celui-ci projette 
d’envoyer un corps expéditionnaire en direction du 
Sham et nomme à sa tête le fils de son fils adoptif, 
Usāma b. Zayd. Cependant, il est envisageable de voir 
les germes de cette volonté d’expansion en dehors 
de la péninsule Arabique à partir de l’expédition de 
Tabouk en l’an 9/630.

On attirera l’attention sur certains propos qui 
doivent être pris avec circonspection et nuancés 
étant donné la tendance qu’ils ont à généraliser 

et/ou simplifier des phénomènes/évènements 
plus complexes en réalité. Pour d’autres, trop 
approximatifs, il est nécessaire d’apporter des 
précisions.

Citant en partie J. Chabbi, l’auteur écrit à la 
p. 59 : « Le Coran ne dessine ni théorie de la guerre 
ni dispositif opérationnel et encore moins de 
conceptualisation du djihad, terme quasiment absent 
du texte au profit de celui de qitāl. » Nous ne pouvons 
qu’être d’accord avec les premières et dernières 
parties de la phrase. Toutefois, en ce qui concerne 
l’aspect « opérationnel », le texte coranique est plus 
précis que ce qu’affirme l’auteur. Il y est demandé aux 
croyants de combattre en rangs serrés (Coran 61, 4) 
ou encore de se lancer au combat en masse ou par 
groupes (Coran 4, 71). 

Au sujet de l’expédition de Tabouk de l’an 9/630, 
ce ne sont pas tous les Médinois ou un grand 
nombre qui se font excuser car « lassés et rassasiés 
du butin » (p. 97) comme les propos de l’auteur 
le laissent entendre. D’après la tradition islamique 
sunnite, et notamment dans le Coran, Kaʿb b. Malik, 
Murāra b. al-Rabīʿ al-ʿUmarī et Hilāl b. Umayya al-
Wāqifī, tous les trois des Ansars, ne se joignirent pas 
à l’expédition et subirent par la suite un boycott/
embargo par la communauté musulmane qui ne 
fut levé que quand la révélation de Coran 9, 118 
confirma l’acception de leur repentir par Dieu. On 
est en droit de penser que d’autres personnes ont 
pu être concernées, mais l’idée de la totalité ou la 
majorité des Médinois ne tient pas au vu du contexte 
d’expansion et de début de suprématie de l’islam dans 
la péninsule Arabique.

D’autre affirmations similaires posent aussi 
problème : « Le changement était aussi religieux, 
puisque les Abbassides se firent les promoteurs 
de l’islam sunnite, négligeant le libéralisme des 
Omeyyades, jusqu’à s’inspirer de l’idéologie sassanide 
d’un pouvoir théocratique. » (p. 119) L’auteur veut-
t-il signifier que les Omeyyades auraient été moins 
« sunnites » que les Abbassides, voire pas du tout ? 
La formulation de ces propos peut le laisser penser. 
L’auteur reprend à son compte l’idée ancienne (qu’on 
trouve notamment chez Julius Wellhausen dans The 
Arab Kingdom) qui jadis présentait les Omeyyades 
comme des souverains profanes qui ne portaient pas 
un grand intérêt à la religion. Or, les travaux récents 
montrent au contraire que ce sont les Omeyyades, 
en particulier les Marwānides qui ont : 1) islamisé 
l’État à partir de la fin du ier/viie siècle sous le règne 
de ʿAbd al-Malik comme le montre la construction 
du dôme du Rocher, la création d’un discours public 
et d’une culture visuelle islamique, l’introduction 
de Coran 9, 33 dans la monnaie (affirmation de la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de l�islam à Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 141

III. Histoire et historiographie

supériorité de l’islam et de la nécessité de combattre 
les ennemis de l’extérieur = relance du jihad avec 

ʿAbd al -Malik). Les inscriptions épigraphiques, que 
l’auteur n’a pas prises en compte, montrent, qu’à 
partir du iie/viiie siècle, la thématique du jihad 
devient manifeste dans ces textes gravés dans la 
pierre. Pour un auteur comme Ilka Lidnsted, c’est en 
partie la conséquence de la politique marwānide de 
relance des conquêtes et de promotion du jihad (4). 
C’est, à mon sens, un manque du livre de ne pas 
avoir considéré la thématique en tenant compte 
des travaux récents qui s’intéressent au jihad des 
débuts de l’islam à l’aune de l’épigraphie (approche 
fondamentale qui donne accès à des discours du 
jihad via une approche micro historique sans le filtre 
de la tradition ou des théories juridiques du jihad) 
ou, plus largement, sur le soutien des Marwānides 
par certaines figures religieuses (5).

S’appuyant sur des travaux de seconde main, 
l’auteur voit dans le qiyās (terme désignant le 
raisonnement par analogie en droit musulman), 
le résultat d’une influence grecque (p. 126). Si 
l’influence grecque est indéniable sur la pensée 
musulmane et ne peut être négligée, elle ne doit pas 
être exagérée, ni considérée comme la « mère » de 
tous les développements dans l’histoire intellectuelle 
et de la pensée médiévale islamique. On trouve 
déjà des germes du qiyās dans certaines paroles 
attribuées au prophète Muḥammad et à certains de 
ses compagnons. Même remarque pour l’hypothèse 
selon laquelle les mawālī convertis auraient été à 
l’origine du transfert des méthodes exégétiques 
chrétiennes, juives et mazdéennes vers l’islam mais 
aussi des méthodes dites rationnelles et issues de la 
logique (p. 133). 

Affirmer que tous les oulémas étaient au service 
des Abbassides (p. 127) est aussi exagéré. L’examen 
des sources arabes ne permet pas d’établir une telle 
hypothèse. L’exemple de trois des quatre éponymes 
des écoles de droit (Abū Ḥanīfa, al-Shāfiʿī et 
Ibn Ḥanbal) suffit à remettre en cause cette idée. Ces 
derniers n’étaient pas au service des Abbassides et au 
contraire, ils préféraient garder leur distance avec les 
cercles du pouvoir. Certains s’opposèrent même au 
pouvoir avec ce que cela eut comme conséquences 

(4)  Ilka Lindstedt, “Religious warfare and martyrdom in Arabic 
graffiti (70s–110s AH/690s–730s CE)” dans Fred Donner, Rebecca 
Hasselbach-Andee (eds.), Scripts and Scripture: Writing and 
Religion in Arabia, 500–700 CE, Chicago, The Oriental Study, 2022 
(Late Antique and Medieval Islamic Near East, 3), p. 195-222.
(5)  Steven Judd, Religious Scholars and the Umayyads: 
Piety-Minded Supporters of the Marwanid Caliphate, Routledge, 
2013 ; Chase Robinson, ʿAbd al-Malik, Oneworld publications, 
Londres, 2005. 

lourdes : Abū Ḥanīfa mourut en prison ; al-Shāfiʿī, 
accusé d’être pro-alide fut amené enchaîné à Bagdad 
et faillit être exécuté ; Ibn Ḥanbal fut persécuté par 
le pouvoir califal sous influence mutazilite pendant 
la miḥna.

Le paragraphe sur la description de l’armement 
et des armées (p. 162) est trop général et présente ces 
dernières comme étant monolithiques et identiques 
à toutes les époques et dans toutes les régions. La 
thématique est bien plus complexe et technique, 
comme le montrent les travaux de Hugh Kennedy, 
David Nicolle et Abbès Zouache, pour ne citer qu’eux.

Dans plusieurs passages, l’auteur traduit le 
vocable coranique de fitna par « guerre fratricide », 
« sédition entre les musulmans » (p. 41-42, 133, 445 et 
autres). Cette définition existe mais les dictionnaires 
et les exégèses proposent d’autres définitions dans 
le cadre de l’exégèse de Coran 2, 191 et Coran 2, 
217, notamment celle de « tentation, persécution 
des musulmans » comme l’a bien mis en évidence 
Makram Abbès dans ses travaux (6). 

On fera remarquer la tendance qu’a l’auteur à 
considérer le droit musulman comme un ensemble 
uniforme et monolithique. L’affirmation que le 
droit musulman ne prévoit aucun financement 
pour le jihad ne résiste pas à l’analyse des sources 
juridiques et historiques (p. 190). Dans une étude 
récente, l’examen des traités politico-religieux et de 
jurisprudence a mis en lumière l’existence dans le 
fiqh d’une réglementation bien définie et stricte en 
ce qui concerne le financement du jihad. L’imposition 
de taxes, non légiférées par la sharia (al-mukūs), à la 
population, même dans le but de financer le jihad, 
est considérée comme illicite sauf dans des situations 
bien précises. Lorsque, par exemple, le pouvoir n’a pas 
les ressources suffisantes lui permettant d’équiper 
son armée pour faire face à une menace. Ce cas 
atteste de l’extrême importance de l’intégration 
des données contextuelles dans l’analyse et la 
réflexion jurisprudentielle musulmane, de sa force 
d’adaptation et de son aspect pragmatique selon 
les contextes. Le Coran et la tradition prophétique 
garantissent à l’État musulman des ressources 

(6)  Makram Abbès, « Lutte, effort et combat » Secteur de 
l’Éducation de l’UNESCO, La civilisation arabo-musulmane 
musulmane au miroir de l’universel. Perspectives philosophiques, 
UNESCO, 2010, p. 366 ; id, « Politique et droit de la guerre : peut-on 
parler de guerre juste en Islam ? », dans Julie Saada-Gendron (éd .), 
La guerre en question : conflits contemporains, théorie politique 
et débats normatifs, Lyon, Presses universitaires de Lyon, 2015, 
p. 165-166 ; id, “Entrée : « Islam », dans Benoît Durieux, Jean-
Baptiste Jeangène Vilmer and Frédéric Ramer (éd.), Dictionnaire 
de la guerre et de la paix, Paris, Presses universitaires de 
France, 2017, p. 691-692.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de l�islam à Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 142

III. Histoire et historiographie

financières qui lui sont propres et avec lesquelles il 
doit pouvoir financer l’effort de guerre. Le paiement, 
l’équipement et l’entretien physique des combattants 
sont une obligation qui incombe aux seuls détenteurs 
du pouvoir. Si, dans la pratique, les autorités 
musulmanes, notamment mameloukes ont, à 
plusieurs reprises, instauré des taxes supplémentaires, 
il n’en reste pas moins que, du point de vue du droit 
musulman, l’imposition et le prélèvement d’impôts 
par un pouvoir politique, sans raison valable et en 
dehors de ceux prévus par le Coran et la tradition 
prophétique, sont prohibés, même pour le jihad (7).

De même sur la durée des trêves. L’auteur écrit 
« qu’aucune trêve avec le mécréant ne doit dépasser 
dix ans » (p. 196). Cet avis est celui de l’école shaféite 
et non du droit musulman dans son ensemble. L’école 
shaféite fut la plus influente à l’époque mamelouke, 
ce qui explique que les chroniqueurs rapportent 
que les hudan (trêves), notamment celles signées 
avec les Francs, sont valables pour dix ans, dix mois 
et dix jours. Mais ce n’est qu’un avis parmi d’autres. 
On trouve par exemple l’avis de trêve avec durée 
indéterminée (mu’abbada) chez certains hanbalites 
comme Ibn Taymiyya (m. 728/1328) et Ibn al-Qayyim 
(m. 751/1350), école de droit souvent perçue comme 
rigoriste. 

Toujours concernant la jurisprudence du jihad : 
« la distinction combat offensif/défensif (jihād 
al-dafāʿa) pouvait être contestée puisque les écoles 
jugeaient que l’infidèle devait être vaincu non pas 
à cause de ses attaques, mais bien en raison de son 
infidélité elle-même, qui offensait Dieu. » (p. 198). 
De tels propos sont dangereux car ils donnent 
l’image d’écoles de droit ayant une inclinaison pour 
la violence (on pourrait dire jihadogène) et, surtout, 
incapables de traiter de la question de l’altérité 
religieuse, ce que l’immense littérature juridique 
réfute notamment avec la thématique de la dhimma. 
L’existence de l’épitre intitulée Qāʿida mukhtaṣara 
fī qitāl al-kuffār wa muhādanati-him wa taḥrīm 
qatli-him li-mujarrad kufri-him (Règle résumée en ce 
qui concerne le combat contre les infidèles, les trêves 
signées avec eux et de l’interdiction de les tuer du simple 
fait de leur mécréance), dont la paternité est attribuée 
à Ibn Taymiyya, contredit à elle seule les propos 

(7)  Mehdi Berriah, “The Opposition between ʿUlamā’ and 
Mamluk Sultans about the Thorny Issue of Ǧihād Financing: a Case 
Study of Islamic Law”, dans Mehdi Berriah, Abbès Zouache (éd.), 
The Medieval Jihad: Texts, Theories and Practices, Ifao, Le Caire, 
2025, p. 189-220.

de l’auteur (8). Dans cette épître, l’auteur discute 
et réfute l’avis que l’on trouve dans l’école shaféite 
selon laquelle le combat contre l’infidèle se justifie 
en raison de son kufr (mécréance). Ibn Taymiyya n’est 
pas de cet avis et ses conception et pensée sur le jihad 
ont fait l’objet de plusieurs travaux qui auraient pu 
être pris en considération dans les quelques pages 
qui ont été consacrées au théologien de Damas 
(p. 222-224) (9).

La section intitulée « soufisme et intériorité » 
(p. 225-231), soutient l’idée que les soufis n’auraient 
été intéressés que par le jihād al-akbar (le grand jihad) 
et peu – voire pas du tout – par le jihad mineur, celui 
guerrier. Plusieurs travaux battent en brèche cette 
thèse et ont démontré qu’au contraire les dignitaires 
soufis, dès les débuts du taṣawwuf et tout au long de 
la période médiévale, participèrent, armes à la main, 
à l’effort de guerre des armées musulmanes aussi bien 
en Occident musulman qu’en Orient (10).

Ces remarques, commentaires et corrections 
n’enlèvent r ien à  l ’apport  de l ’ouvrage à 
l’historiographie française qui reste encore pauvre 
sur le sujet. On saluera l’effort de l’auteur d’avoir 
proposé une étude, qui se veut être globalisante, 
d’une thématique aussi riche, technique et sensible 
que celle du jihad et sur le temps long. Assurément, 
il est le premier livre d’un auteur français qui 
propose une histoire du sujet sur la longue durée, en 
s’inscrivant dans la continuité des travaux de David 
Cook (Understanding Jihad, 2005) et de Michael 

(8)  Ibn Taymiyya, Qāʿida mukhtaṣara fī qitāl al-kuffār wa 
muhādanatihim wa taḥrīm qatlihim li-mujarad kufrihim, 
éd. A ʿA. al-Zīr Āl Aḥmad, Maktabat al-malik Fahd al-waṭaniyya, 
Riyad, 2004.
(9)  Yahya Michot, Ibn Taymiyya. Lettre à un roi croisé, Lyon, 
Academia/Tawhid, 1995, p. 62-70; Jon Hoover, Ibn Taymiyya, 
London, Oneworld Academic, 2019, p. 12-18; Teymour Morel, 
« Deux textes antiMongols d’Ibn Taymiyya », The Muslim 
World, 105/2, 2015, p. 368–397; Mehdi Berriah, « Ibn Taymiyya’s 
Conception of Jihad: Corpus, General Aspects, and Research 
Perspectives » Teosofi, 12/1, 2022, p. 43-70.
(10)  Asʿad al-Khatīb, al-Buṭūla wa al-fidā’ ʿinda al-ṣūfiyya. 
Dirāsa tārīkhiyya, Dār al-taqwā, Damas, 1995 ; Michael Bonner, 
Aristocratic Violence and Holy War. Studies in the Jihad and the 
Arab-Byzantine Frontier, New Haven, American Oriental Series 
(vol. 81), 1996, p. 107-133 ; Michael Bonner, Jihad in Islamic 
History: Doctrines and Practice, Princeton University Press, 
Princeton, 2006, p. 97-102 ; Harry S. Neale, Sufi Warrior Saints: 
Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, I. B. Tauris, Londres, 
2022 ; Harry S. Neale, Jihad in Premodern Sufi Writings, Palgrave 
Macmillan, New York, 2017 ; Mehdi Berriah, « Combattre par la 
plume, le prêche et l’épée : les représentations du rôle des ulémas 
dans l’effort du jihad mamelouk (moitié viie/xiiie - début ixe/
xive siècles) », dans Sylvie Denoix et Salam Diab-Duranton (éd.), 
Représentations et symbolique de la guerre et de la paix dans le 
monde arabe, Ifao, Le Caire, 2024, p. 266-268.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de l�islam à Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 143

III. Histoire et historiographie

Bonner (Jihad in Islamic History, 2006), dont une 
version française existe pour le dernier dont une 
version française existe pour le dernier (11).

Loin d’être réduit à une simple réaction de l’islam 
à la croisade ou d’être une idéologie monolithique 
déclinant un droit de la guerre et imposant des 
normes de comportement à l’ensemble des acteurs 
sociaux, le jihad est un phénomène revêtant de 
multiples dimensions : religieuse, jurisprudentielle, 
idéologique, militaire, politique, économique, sociale, 
culturelle, littéraire. Étudier un tel phénomène 
sur le temps long nécessite des connaissances et 
des compétences solides dans diverses disciplines 
allant du fiqh à l’exégèse coranique en passant par 
la théologie islamique, la philologie pour ne citer 
qu’elles, le tout devant être analysé avec une maîtrise 
de la langue arabe. Étudier la théorisation du jihad 
et son évolution en tant que concept dans son 
ensemble, et seulement pour la période médiévale, 
implique de s’immerger dans un corpus considérable 
de divers types de sources en langue arabe allant 
des ouvrages exégétiques (tafāsīr) aux recueils de 
hadiths, en passant par la masse des traités de fiqh des 
différentes écoles, les innombrables chroniques, les 
sources didactiques en tout genre (épitres sur le jihad, 
manuels de guerre, traité de furūsiyya) d’une zone 
géographique allant d’al-Andalus à l’Asie centrale. 
Autant dire que la mission est quasiment impossible 
à l’échelle d’un chercheur. Il faudrait envisager un tel 
projet en équipe et poursuivre la dynamique lancée 
en ce sens ces dernières années et à laquelle le livre 
contribue.

Mehdi Berriah 
Institut français du Proche-Orient (Ifpo) 

Département des études arabes médiévales  
et modernes

(11)  Michael Bonner, Jihâd: Origines, interprétations, combats, 
Paris, Téraèdre, 2005.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de l�islam à Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

