Olivier HANNE
Histoire du djihad :
des origines de l'islam a Daech

Paris, Tallandier
2024, 512 p.
ISBN: 9791021055995

Mots clés: jihad, jihadisme, doctrine, violence,
Coran, hadith, droit musulman

Keywords: Jihad, Jihadism, Doctrine, Violence,
Quran, Hadith, Muslim Law

Ce livre propose une histoire du concept du jihad
du Moyen Age a 'avénement de Daech (acronyme
arabe pour «Etat islamique en Iraq et au Sham »).
L'auteur étudie le sujet a travers une approche
croisée: historique, islamologique, sémiologique,
anthropologique et géopolitique.

En Occident, les actions d'envergure de
l'organisation terroriste d’al-Qaida, puis celles, plus
récentes, de Daech « seraient représentati[ve]s d'une
ultra violence propre aux sociétés musulmanes »
(p. 9). Cette perception essentialiste et essentialisante
s'expliquerait par le prisme séculier occidental qui
considére I'élément «religion » comme vecteur
de violence. Employés de maniére indistincte par
bon nombre d’acteurs des débats politiques et
médiatiques, les concepts de jihad et de jihadisme
sont des instruments servant a essentialiser I'islam
comme une religion qui aurait une inclinaison a
la violence. Pourtant, le mot jihdd, dans le Coran
n‘implique pas, dans son sens premier, celui du
combat armé contrairement a d’autres vocables,
comme gitdl, cités bien plus souvent que jihad.

En outre, la place qu'occupe la violence
guerriére dans le texte coranique est assez faible, en
comparaison avec d’autres thématiques. Partant de
cette analyse, l'auteur affirme que « repartir du Coran
ne suffit donc pas, car il faut interroger la langue
arabe et I'histoire des sociétés anciennes avant de
retracer I'évolution du mot et des réalités qu'il revét
jusqu’a nos jours » (p. 10)

Le livre se divise en onze chapitres organisés
selon une trame chronologique qui couvre les quatre
grandes périodisations de I'histoire: 'Antiquité
(chap. 1), le Moyen Age (chap. 2, 3, 4, 5, 6, 7), les
époques moderne (chap. 8) et contemporaine
(chap. 9,10, 11). La période médiévale représente un
peu plus de la moitié (207 p.) de l'ouvrage (398 p.),
suivie de 'époque contemporaine (110 p.).

Le premier chapitre (p. 15-34) s'intéresse a la
justification religieuse de la guerre, qui a déja une

Ill. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE |

longue histoire en Orient. Bien avant l'apparition de
I'islam, le phénomeéne guerrier trouvait sa place dans
les croyances et conceptions religieuses orientales
(p- 34). Combattre au nom de Dieu n'est, ainsi, pas
propre a I'islam et le phénomeéne a des antécédents.

La question de la violence guerriére dans le
Coran est l'objet du chapitre 2 (p. 35-59). Lanalyse
du texte coranique permet de mettre en évidence
plusieurs éléments: les passages relatifs a la violence
guerriére ne représentent que 2,1% (p. 37) du
texte coranique, pourcentage inférieur a ce que
I'on trouve dans 'Ancien et le Nouveau Testament.
Paradoxalement, la racine j-h-d, qui a donné le mot
jihdd, est loin d’avoir la prédominance de I'expression
du combat ou de la lutte armée, prédominance qui
revient a la racine g-t-I. Au contraire, la racine j-h-d
n‘a pas de lien, sur le plan linguistique, avec un acte
de guerre mais revét le sens, désormais bien connu,
d’«effort » (p. 47-48). Selon l'auteur, il serait vain de
chercher dans le Coran une théorie de la guerre ou un
schéma de la conduite de la guerre. Si nous sommes
bien en présence de racines (autres que j-h-d) faisant
écho a la violence guerriére, cette derniere n'est pas
al'image de celle des attentats, actions sanglantes et
autres massacres perpétrés au nom de l'islam par les
organisations terroristes contemporaines. La violence
guerriere exprimée par le texte coranique doit étre
vue comme « la manifestation d’une autorité sévere,
rigoureuse ». Cette violence, divine, « vise a punir les
hommes de leur mécréance ou inconduite. » Seule la
violence venant de Dieu peut étre légitime (p. 46-47).

Les chapitres 3 (p. 61-100), 4 (p. 123-158),
6 (p. 159-192) et 8 (p. 243-278) (V) retracent a grands
traits I'histoire politico-militaire de I'lslam, depuis la
période prophétique jusqu’au début de la Premiére
guerre mondiale, en passant par celle de I'Empire
ottoman, nouveau symbole du jihad des temps
modernes a partir de 1517, jusqu’a la proclamation
des jihads anticoloniaux.

Le chapitre 5 (p. 123-157) a pour objet
I'élaboration de la théorie du jihad qui, selon l'auteur,
prend forme dans le sillage de la révolution abbasside
de 750 et de l'éviction des Omeyyades en Orient.
Cette élaboration de la théorie du jihad aux débuts
de la période abbasside s'explique par deux facteurs
principaux:

1. 'importance grandissante du hadith comme
en atteste I'émergence de plusieurs recueils a
partir du vine siecle et, surtout, du ix¢siecle
avec les deux Sahih, d’al-Bukhari (m. 256/870)
etde Muslim (m. 261/875), qui seront canonisés

(1) «Mohammed et le djihad »; «La conquéte a l'ombre »;
«Heurs et malheurs »; «Le djihad moderne »

BCAI 39 136

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de I[Jislam a Daech, recensé par Mehdi Berriah

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

par la suite. En effet, la relecture et le processus
d’explication du Coran, mais aussi de la sira
prophétique, a la lumiére des hadiths auraient
favorisé certaines lectures militaires, belliqueuses/
belligénes et militantes de versets et d'épisodes
de la vie prophétique. Ce type de relecture
aurait aussi, selon l'auteur, freiné I'éclosion de
commentaires plus spiritualistes (p. 132-135)

2. la conceptualisation de la doctrine du jihad a
été réalisée par les oulémas qui étaient, toujours
d’apres l'auteur, tous au service des Abbassides.
Cette doctrine aurait été mise au service de la
construction impériale abbasside pour laquelle il
fallait justifier les guerres contre les infidéles, en
particulier les Byzantins, mais aussi les actions
visant d’autres musulmans qui pouvaient
représenter une menace de l'intérieur, a l'instar
des pro-alides.

Le jihad est un phénomene qui évolue au gré des
contextes, comme s'attache a le démontrer l'auteur
dans le chapitre 7 (Evolution de la pensée sur le
jihad, p. 193-241.) Les bouleversements politico-
militaires et les différentes menaces qui touchaient
les territoires du dar al-Islam, aussi bien a l'intérieur
qu’a l'extérieur, ont, eux aussi, eu une influence sur
la théorisation du jihad. Les oulémas se devaient de
redéfinir les grandes lignes du concept qui se heurtait
aux nouvelles réalités, différentes de celles des débuts
de l'islam. Les positions et l'attitude changent en
fonction des auteurs qu'ils soient juristes, théologiens
prénant le jihad armé, appelé le «jihad mineur »
(al-jihad al-asghar), ou soufis, plus portés, mais pas
seulement, sur le jihad contre I'ame charnelle et les
passions, plus connu sous le nom de «jihad majeur »,
al-jihad al-akbar.

Enfin, les chapitres 9 (p.279-321), 10 (p. 323-
354) et 11 (p. 355-390) ) retracent, a la lumiére
des contextes politiques, militaires, sociaux et
culturels de I'¢poque contemporaine, les étapes de
la transformation et du basculement du concept
de jihad vers celui de jihadisme avec ses «tétes de
gondoles » que sont les organisations terroristes
d’al-Qaida, promouvant un «jihad international »,
puis, plus récemment Daech qui développa le
«jihadisme de la terreur ».

Le livre est volumineux, agréable a lire, avec
de nombreuses cartes et des schémas utiles. On
appréciera I'analyse poussée de la racine j-h-d
(p. 42-50) — parmi d’autres dont sont issues des
dérivés a connotation guerriere— qui change des

(2) «Du djihad au djihadisme »; « Al-Qaida et le djihadisme
international »; « Daech et le djihadisme de la terreur »

habituels et, il faut le dire, trop simplistes discours se
limitant a répéter que la racine j-h-d signifie « effort ».
Ceci nest plus un secret pour personne. Lauteur
soumet au lecteur plusieurs idées et hypotheses
intéressantes. La construction du texte coranique
plaidant pour des propos spécifiques, élaborés dans
des contextes distincts et destinés, selon les sourates,
a des publics divers, on peut parler de «chapitres
différents » quant aux discours de la guerre mais pas
d’un «art coranique de la guerre » (p. 40).

Lanalyse du texte coranique montre que son
contenu n'est pas plus «violent » que celui de
I'Ancien et du Nouveau Testament. Au contraire, la
thématique de la violence guerriére s'exprime moins
dans le Coran que dans plusieurs passages des textes
bibliques (le livre de Josué et celui des Rois, par
exemple). Certes, le Coran autorise et légiféere une
forme de violence mais une violence qui s'inscrit dans
celle de son contexte et en conformité a la pratique
de la guerre du vii® siécle en Orient (p. 58).

Si le prophéte Muhammad est évidemment a
associer a la naissance du jihad comme l'attestent la
sira et les hadiths, il a, cependant, su alterner entre
le respect des coutumes anciennes et une nouvelle
maniére d’envisager la guerre comme un engagement
total pour Dieu.

Cen'est qu'au début du xx¢ siecle que le concept
médiéval de jihad évolue vers de nouvelles réalités
politico-religieuses, « se rapprochant des nouveaux
systemes de pensée ou l'individu doit étre pris
en charge idéologiquement et éventuellement
mobilisable vers la violence ». Cette mutation induit
la nécessité de changer de vocable et d'abandonner
celui de «jihad », trop médiéval, pour celui de
«jihadisme » (p. 278).

L'auteur apporte une nuance substantielle quant
au concept d’islamisme, qu'il faut voir résolument
comme politique mais pas forcément radical. En
effet, la radicalisation nécessite a la fois une idéologie
mobilisatrice qui, souvent, joue le role de justification
de l'action violente. Or, les textes des auteurs
islamistes que notre auteur a partiellement analysés,
comme ceux de Hassan al-Banna, ne suffisent
pas pour provoquer une violence dite religieuse,
laquelle se fait nécessairement par la combinaison
de plusieurs facteurs et acteurs: un contexte, une
idéologie, un imaginaire et un terrain psychologique
fragile (p. 298-300). Cette hypothése remet en
cause celle, récente et largement contestable, du
« frérisme » de Florence Bergeaud-Blackler que
I'auteur semble contester (chapitre 11, note 7 p. 395),
a l'instar d’autres chercheurs.

L'idée que le jihadisme prospere sur des
contextes porteurs, comme celui du Moyen-Orient

BCAI 39 137

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de I[Jislam a Daech, recensé par Mehdi Berriah

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et du Sahel dont les facteurs de déstabilisation sont
inchangés depuis 2013, voire se sont aggravés, est
convaincante. En effet, les doctrines idéologiques et
religieuses, que ce soient I'islamisme ou le salafisme,
ne suffisent pas a faire tomber les individus et les
sociétés dans l'ultraviolence et, in fine, ne peuvent
expliquer a eux seuls le jihadisme (p. 388-389). La
non jihadisation massive de l'islamisme démontre
que le jihadisme est une option de I'islamisme, mais
en aucun cas une nécessité. En tant qu’idéologie,
I'islamisme n’est pas, en soi, meurtriére puisqu'elle
fait preuve de pragmatisme, ce que confirme le
caractére local de son enracinement, contrairement
au jihadisme qui, depuis 2011, est devenu un
domaine fracturé sans unité idéologique ni terreau
commun (p. 387). En conclusion, seule une frange
minoritaire des islamistes basculerait dans la violence
(p. 320-321).

L'ouvrage propose au lecteur non spécialiste
une synthese de I'histoire du concept du jihad
dans ses grandes lignes a partir, majoritairement,
de I'historiographie occidentale. Il apporte des
éléments nouveaux contribuant ainsi a combler un
manque historiographique important en langue
francaise sur le sujet. Surtout, le livre déconstruit
I'affirmation, erronée, que jihad = jihadisme, et
pointe la mécompréhension, la méconnaissance
voire I'ignorance du concept de jihad par les acteurs
médiatiques et politiques qui le mobilisent a tout-
va, et comme un fourre-tout, pour des raisons
électorales et d'audimat. Plus important peut-étre,
l'ouvrage remet en cause l'essentialisation d'un
islam violent en se demandant: «si le djihad existe,
I'islam peut-il étre pacifique ? » (p. 11). Outre les
sphéres médiatique et politique, la communauté
des chercheurs est elle aussi en partie concernée par
ces théses et approches essentialisantes. Certains
chercheurs, non-spécialistes, ont proposé une étude
du jihad aux conclusions largement réfutables, et
qui sexplique par un manque d'outils, notamment
la maitrise de la langue arabe, une méconnaissance
des sources et donc la constitution et I'utilisation d'un
corpus de sources extrémement restreint mais aussi,
et surtout, certains biais dans I'approche ®).

Cela étant, nous formulerons quelques
remarques et commentaires sur des points et aspects
sur lesquels il nous a paru important de revenir. On
se limitera a la partie médiévale du livre.

(3) MehdiBerrriah et Abbés Zouache, “Studying Medieval Jihad
as a Multidimensional Phenomenon: Corpus, Holistic Approach,
Temporalities and Contextualization. Introduction”, dans Mehdi
Berriah, Abbés Zouache (éd.), The Medieval Jihad: Texts, Theories
and Practices, Ifao, Le Caire, 2025, p. 1-17.

Ill. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

Au sujet de la méthode des sources et du choix
de la nature du corpus, contrairement au jihadisme
contemporain, sur lequel bon nombre de sources
en langues occidentales existent, I'étude du jihad
médiéval ne peut étre réalisée sans I'analyse d'un
large corpus de sources en langue arabe. L'auteur
annonce en introduction que son approche s'appuie
«sur les références aux sources médiévales en langue
arabe » (p. 14). Pourtant, un rapide coup d'ceil a la
bibliographie finale et aux notes de bas de page
montre que l'auteur s'est appuyé, majoritairement,
sur les traductions des sources et non sur leur édition
dans leur langue originale qui est l'arabe.

Ce n'est pas la traduction qui pose probléeme
puisqu'elle est trés utile pour la personne ne
maitrisant pas l'arabe et désireuse d’avoir un acces
au texte. Cependant, dans le cadre des études
islamologiques académiques, il est difficile denvisager
qu’un chercheur se base sur un corpus composé
principalement de traductions, surtout lorsqu’il
s'agit d'études portant sur des sujets compliqués
et sensibles tels que le jihad et dont le corpus est
immense. Une bonne maitrise de la langue est alors
indispensable.

La traduction étant déja, en soi, une
interprétation, travailler a partir de la traduction
d'une source revient a travailler a partir d'une
interprétation de cette source et délaisser I'acces
direct au texte original et donc a la pensée de l'auteur.
De plus, le nombre de sources traduites limite le
corpus puisque quelques-unes, seulement, ont été
traduites.

L'utilisation de sources traduites peut, également,
amener a attribuer par erreur la paternité d’'une
source a un autre auteur. C'est le cas avec la traduction
d’al-Tabari (m. 310/923) par Hermann Zotenberg
Zotenberg (m. 1909) qu’utilise I'auteur. Cette
Chronique, dite d'al-Tabari, est en réalité la traduction
francaise de l'ouvrage de Bal‘ami (m. 363/975) daté
du x¢ siecle et écrit en persan, lui-méme, traduction
persane du Tarikh al-rusiil wa I-muliik d'al-Tabari.
De fait, ce n'est pas seulement la traduction persane
d’une source arabe puisque Bal’ami modifie en
profondeur certains passages en fusionnant les
différentes versions que rapporte al-Tabari, retire
des informations et en intégre de nouvelles venant
d’autres sources. Comme Jean Flori avant lui dans
son Guerre sainte, jihad, croisade. Violence et religion
dans le christianisme et l'islam, I'auteur s'est beaucoup
appuyé sur cette traduction d’Hermann Zotenberg
pour les chapitres 3 « Muhammad et le jihad » et
4 «La conquéte a 'ombre du califat ». Par conséquent,
I'analyse et ses conclusions qui en résultent sont,
en partie, biaisées. Pour avoir acces a la chronique

BCAI 39

BCAIl en ligne

138

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de I[Jislam a Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

d’al-Tabari traduite, I'auteur aurait di utiliser la
version anglaise publiée aux presses universitaires
de New-York.

Dans la plupart des cas, cest la traduction de
la source qui est citée en notes de bas de pages
mais, parfois, I'auteur cite I"édition de sources
arabes (al-Tabari, Jami® al-bayan; al-Baladhuri,
Kitab futih al-buldan, etc.). On s’interroge sur la
ou les raisons de citer certaines sources traduites
et d’autres, en nombre réduit, dans leur langue
originale, l'arabe. L'auteur cite, parfois, I'‘édition
arabe d’une source mais avec son titre traduit et
non translittéré (par exemple «al-Fazari, Livre des
conduites, éd. F. Hammada, Beyrouth, Fondation
al-Risala, 1987 »; «Ibn al-Mubarak, Livre du jihad,
Tunis, Dar al-Tanisiyya, 1972). Enfin, quelques sources
(exemple: le Fath al-Bari d’'lbn Hajar al-Asqalani)
et plusieurs travaux cités en notes de bas de page
manquent dans la bibliographie finale.

Une partie substantielle de l'ouvrage consiste
en une narration de I'histoire politico-militaire
du monde musulman depuis la vie du Prophete
jusqu’a 1517. Les chapitres sont bien fournis et
descriptifs. Toutefois, on décele plusieurs erreurs
factuelles majeures tant au niveau historique
qu'islamologique. On se bornera, ci-dessous, a relever
quelques exemples parmi d’autres:
clest sous le calife “Abd al-Malik qu’eut lieu le
siege de la Mecque, au printemps-automne 72-
73/692 (et non en 693), tenue par son opposant
‘Abdallah b. Zubayr, et non pas Yazid (p. 114)
mort dix ans auparavant.
al-Shafi‘i (m. 204/820) n'est pas Mecquois (p. 62).
Bien que d’ascendance quraychite, il naquit et
grandit a Gaza.

Ibn Kathir n’est en aucun cas hanbalite
(p. 222) mais bien shaféite de formation.
Cette hanbalisation d’lbn Kathir s'explique,
probablement, du fait qu’il ait été un
traditionniste, éléeve d’lbn Taymiyya et son
biographe.

«A la mort de Saladin, les Ayyoubides se
déchirent en Syrie et sappuient dans leurs
querelles familiales sur les Mameluks, qui leur
servent de garde personnelle; ces derniers en
profitent pour usurper le titre de sultan et
installer leur pouvoir a Baalbek, Homs et Kérak »
(p. 180). Il est bien établi que les Mamelouks
prirent le pouvoir au Caire dans le sillage de
I'échec de la croisade de Louis IX en Egypte
en 648/1250 et apres avoir assassiné Taran Shah,
dernier sultan ayyoubide, fils de leur maitre al-
Salih Najm al-Din Ayyab (m. 647/1249).

—  «Aumilieuduixe siecle, les principales écoles de
droit sunnite — les madhhab-s — sont établies »
(p- 193). Le raccourci est un peu rapide car al-
ShafiTmeurt en 204/820 et Hanbal en 241/855.
En outre, le processus d'établissement des écoles
de droit est long et collectif. Il nest en aucun
cas l'ceuvre de ceux reconnus comme les quatre
imams éponymes. Ce sont leurs étudiants et
ceux ayant étudié aupres de ces derniers qui
vont poser les fondements des madhhab-s.
L'auteur écrit que le mujahid bénéficie «d’'une
réglementation adaptée: il peut regrouper trois
des cinq prieres quotidiennes; en cas de danger, il
récite “la priere de la peur” quile sacralise [...]. »
(p. 197). Deux remarques ici s'imposent. Tout
d’abord, l'avis quasi majoritaire selon les quatre
principales écoles de droit est que quatre priéres
peuvent étre regroupées a deux moments
différents de la journée: les prieres de zuhr et
al-“asr peuvent étre accomplies regroupées
pendant le créneau horaire de I'une des deux
(soit entre le zénith et le coucher du soleil); les
prieres d'al-maghrib et d’al-isha’ peuvent étre
regroupées a au moment de I'une de ces deux
priéres (a partir du coucher du soleil). Cette
autorisation est pratiquée aussi en cas de voyage.
Seule la priére d’al-fajr ne peut étre regroupée
avec une autre et étre priée dans le temps qui lui
est imparti. Deuxiemement, la priere de la peur
n'est pas a l'image de celle que l'on trouve dans le
christianisme et qui doit étre formulée. En islam,
il existe des traditions prophétiques rapportant
des invocations a formuler pour surmonter
plusieurs sentiments tels que I'angoisse, la peur,
I'anxiété. Néanmoins, la priere de la peur trouve
son origine en Coran 2, 239. Le verset, explicite,
est une permission pour le musulman lorsque
celui-ci, en situation d'insécurité, craignant pour
sa personne, d'accomplir la priére obligatoire soit
en marchant ou sur une monture si le contexte
d'insécurité I'impose. Quant a Coran 4, 102, il
donne des directives aux musulmans de prier
en différents groupes, un groupe assurant la
surveillance d'un autre accomplissant la priére.
La jurisprudence de la priere revét donc une
dimension plus sécuritaire et pragmatique que
sacrée et elle prend en considération les données
du contexte réel de la guerre.

Lauteur cite Ibn Hajar al-‘Asqalani (m. 852/1449)
pour illustrer ses propos au sujet de la doctrine
ottomane du combat (p. 247). Or, Ibn Hajar
al-‘Asqgalani est un savant dépoque mamelouke
qui meurt plus de soixante ans avant la conquéte
ottomane du sultanat en 1516-1517 par Sélim 1",

BCAI 39

BCAIl en ligne

139

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de I[Jislam a Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

On regrettera que ne soit cité aucun travail
de chercheurs du monde arabo-musulman sur
le sujet. On citera, parmi d’autres, et facilement
accessible, celui de Mahmid Ahmad Muhammad,
Tatawwur mafham al-jihad. Dirasa fi al-fikr al-
islamt al-mu‘asir paru en 2015 (édition al-Shabaka
al-"arabiyya li-I-abhath wa al-nashr). On retrouve,
malheureusement, ce manque — voire l'absence
dans certains cas — d'intérét pour les travaux de
I'historiographie arabe dans la plupart des champs
détude liés a I'lslam. Plusieurs raisons peuvent étre
avancées: la barriere de la langue, la difficulté d'acces
a la documentation (pourtant de plus en plus
atténuée avec la numérisation et mise en ligne des
travaux) voire des préjugés intellectuels considérant
souvent ces travaux comme manquant d'objectivité
et/ou étant apologétique. Or, il est dans I'intérét de
la recherche et de la communauté des chercheurs
dans son ensemble de prendre en considération cette
historiographie arabe sur I'lslam et de la confronter
a celle occidentale.

Lauteur reprend l'idée de Fred Donner et
d’Alfred-Louis de Prémare d’'une volonté d’expansion
hors de la péninsule Arabique a partir de I'expédition
de Mu’tah de I'an 8/629 (p. 36, 94-95). On objectera
a cette these des arguments d'ordre stratégique.
Premierement, comment la conquéte d’une province
de 'Empire byzantin aurait-elle été possible avec
un effectif d’environ trois mille hommes comme
le rapportent les sources arabes ? On rappelle que,
d’apres la tradition, cette expédition fait suite a
I'assassinat d'un envoyé, ce qui équivaut a une
déclaration de guerre. Muhammad était dans
I'obligation de réagir méme si, dans les faits, la
puissance militaire proto-musulmane de Iépoque
restait encore inférieure a la machine de guerre
byzantine malgré son affaiblissement causé par son
long conflit contre les Sassanides. Deuxiemement, il
n’y aurait eu aucun intérét, voire plutot un risque, a
se lancer a la conquéte de territoires lointains alors
que la péninsule Arabique était encore loin d'étre
soumise; la Mecque n’est pas encore conquise. Enfin,
les signes d’'une volonté de conquéte a I'extérieur de
la péninsule Arabique sont explicites peu de temps
avant la mort de Muhammad lorsque celui-ci projette
d’envoyer un corps expéditionnaire en direction du
Sham et nomme a sa téte le fils de son fils adoptif,
Usama b. Zayd. Cependant, il est envisageable de voir
les germes de cette volonté d’expansion en dehors
de la péninsule Arabique a partir de l'expédition de
Tabouk en I'an 9/630.

On attirera l'attention sur certains propos qui
doivent étre pris avec circonspection et nuancés
étant donné la tendance qu'ils ont a généraliser

et/ou simplifier des phénomenes/évenements
plus complexes en réalité. Pour d'autres, trop
approximatifs, il est nécessaire d’apporter des
précisions.

Citant en partie J. Chabbi, l'auteur écrit a la
p. 59: «Le Coran ne dessine ni théorie de la guerre
ni dispositif opérationnel et encore moins de
conceptualisation du djihad, terme quasiment absent
du texte au profit de celui de gitdl. » Nous ne pouvons
qu'étre d’accord avec les premiéres et dernieres
parties de la phrase. Toutefois, en ce qui concerne
I'aspect « opérationnel », le texte coranique est plus
précis que ce qu’affirme l'auteur. Il y est demandé aux
croyants de combattre en rangs serrés (Coran 61, 4)
ou encore de se lancer au combat en masse ou par
groupes (Coran 4, 71).

Ausujet de I'expédition de Tabouk de I'an 9/630,
ce ne sont pas tous les Médinois ou un grand
nombre qui se font excuser car «lassés et rassasiés
du butin » (p.97) comme les propos de l'auteur
le laissent entendre. D'apreés la tradition islamique
sunnite, et notamment dans le Coran, Ka‘b b. Malik,
Murara b. al-Rabi” al-‘Umari et Hilal b. Umayya al-
Wagifi, tous les trois des Ansars, ne se joignirent pas
a l'expédition et subirent par la suite un boycott/
embargo par la communauté musulmane qui ne
fut levé que quand la révélation de Coran 9, 118
confirma l'acception de leur repentir par Dieu. On
est en droit de penser que d’autres personnes ont
pu étre concernées, mais l'idée de la totalité ou la
majorité des Médinois ne tient pas au vu du contexte
d’expansion et de début de suprématie de I'islam dans
la péninsule Arabique.

D’autre affirmations similaires posent aussi
probleme: « Le changement était aussi religieux,
puisque les Abbassides se firent les promoteurs
de I'islam sunnite, négligeant le libéralisme des
Omeyyades, jusqu’a s'inspirer de I'idéologie sassanide
d’'un pouvoir théocratique. » (p. 119) Lauteur veut-
t-il signifier que les Omeyyades auraient été moins
«sunnites » que les Abbassides, voire pas du tout ?
La formulation de ces propos peut le laisser penser.
L'auteur reprend a son compte I'idée ancienne (qu'on
trouve notamment chez Julius Wellhausen dans The
Arab Kingdom) qui jadis présentait les Omeyyades
comme des souverains profanes qui ne portaient pas
un grand intérét a la religion. Or, les travaux récents
montrent au contraire que ce sont les Omeyyades,
en particulier les Marwanides qui ont: 1) islamisé
I'Etat & partir de la fin du 1¥/vii® siécle sous le régne
de ‘Abd al-Malik comme le montre la construction
du déme du Rocher, la création d'un discours public
et d’'une culture visuelle islamique, I'introduction
de Coran 9, 33 dans la monnaie (affirmation de la

BCAI 39 140

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de I[Jislam a Daech, recensé par Mehdi Berriah

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

supériorité de I'islam et de la nécessité de combattre
les ennemis de I'extérieur = relance du jihad avec
‘Abd al -Malik). Les inscriptions épigraphiques, que
l'auteur n'a pas prises en compte, montrent, qua
partir du n¢/vinesiecle, la thématique du jihad
devient manifeste dans ces textes gravés dans la
pierre. Pour un auteur comme llka Lidnsted, c'est en
partie la conséquence de la politique marwanide de
relance des conquétes et de promotion du jihad .
Cest, a mon sens, un manque du livre de ne pas
avoir considéré la thématique en tenant compte
des travaux récents qui s'intéressent au jihad des
débuts de l'islam a l'aune de I'épigraphie (approche
fondamentale qui donne accés a des discours du
jihad via une approche micro historique sans le filtre
de la tradition ou des théories juridiques du jihad)
oy, plus largement, sur le soutien des Marwanides
par certaines figures religieuses *).

S'appuyant sur des travaux de seconde main,
I'auteur voit dans le giyas (terme désignant le
raisonnement par analogie en droit musulman),
le résultat d’une influence grecque (p. 126). Si
I'influence grecque est indéniable sur la pensée
musulmane et ne peut étre négligée, elle ne doit pas
étre exagérée, ni considérée comme la « mére » de
tous les développements dans I'histoire intellectuelle
et de la pensée médiévale islamique. On trouve
déja des germes du giyds dans certaines paroles
attribuées au prophéte Muhammad et a certains de
ses compagnons. Méme remarque pour I'hypothése
selon laquelle les mawali convertis auraient été a
l'origine du transfert des méthodes exégétiques
chrétiennes, juives et mazdéennes vers l'islam mais
aussi des méthodes dites rationnelles et issues de la
logique (p. 133).

Affirmer que tous les oulémas étaient au service
des Abbassides (p. 127) est aussi exagéré. Lexamen
des sources arabes ne permet pas d’établir une telle
hypothese. Lexemple de trois des quatre éponymes
des écoles de droit (Abu Hanifa, al-Shafi‘i et
Ibn Hanbal) suffit a remettre en cause cette idée. Ces
derniers n'étaient pas au service des Abbassides et au
contraire, ils préféraient garder leur distance avec les
cercles du pouvoir. Certains sopposéerent méme au
pouvoir avec ce que cela eut comme conséquences

(4) llka Lindstedt, “Religious warfare and martyrdom in Arabic
graffiti (70s—110s AH/690s-730s CE)” dans Fred Donner, Rebecca
Hasselbach-Andee (eds.), Scripts and Scripture: Writing and
Religion in Arabia, 500-700 CE, Chicago, The Oriental Study, 2022
(Late Antique and Medieval Islamic Near East, 3), p. 195-222.
(5) Steven Judd, Religious Scholars and the Umayyads:
Piety-Minded Supporters of the Marwanid Caliphate, Routledge,
2013; Chase Robinson, “Abd al-Malik, Oneworld publications,
Londres, 2005.

lourdes: Abl Hanifa mourut en prison; al-Shafi‘,
accusé d'étre pro-alide fut amené enchainé a Bagdad
et faillit étre exécuté; Ibn Hanbal fut persécuté par
le pouvoir califal sous influence mutazilite pendant
la mihna.

Le paragraphe sur la description de 'armement
et desarmées (p. 162) est trop général et présente ces
derniéres comme étant monolithiques et identiques
a toutes les époques et dans toutes les régions. La
thématique est bien plus complexe et technique,
comme le montrent les travaux de Hugh Kennedy,
David Nicolle et Abbés Zouache, pour ne citer qu'eux.

Dans plusieurs passages, l'auteur traduit le
vocable coranique de fitna par «guerre fratricide »,
«sédition entre les musulmans » (p. 41-42, 133, 445 et
autres). Cette définition existe mais les dictionnaires
et les exégeses proposent d’autres définitions dans
le cadre de lI'exégese de Coran 2, 191 et Coran 2,
217, notamment celle de « tentation, persécution
des musulmans » comme I'a bien mis en évidence
Makram Abbés dans ses travaux ©.

On fera remarquer la tendance qu’a l'auteur a
considérer le droit musulman comme un ensemble
uniforme et monolithique. L'affirmation que le
droit musulman ne prévoit aucun financement
pour le jihad ne résiste pas a I'analyse des sources
juridiques et historiques (p. 190). Dans une étude
récente, 'examen des traités politico-religieux et de
jurisprudence a mis en lumiere l'existence dans le
figh d’une réglementation bien définie et stricte en
ce qui concerne le financement du jihad. Limposition
de taxes, non légiférées par la sharia (al-mukis), a la
population, méme dans le but de financer le jihad,
est considérée commeillicite sauf dans des situations
bien précises. Lorsque, par exemple, le pouvoir n'a pas
les ressources suffisantes lui permettant d'‘équiper
son armée pour faire face a une menace. Ce cas
atteste de l'extréme importance de l'intégration
des données contextuelles dans I'analyse et la
réflexion jurisprudentielle musulmane, de sa force
d’adaptation et de son aspect pragmatique selon
les contextes. Le Coran et la tradition prophétique
garantissent a I'Etat musulman des ressources

(6) Makram Abbés, « Lutte, effort et combat » Secteur de
I'Education de 'UNESCO, La civilisation arabo-musulmane
musulmane au miroir de l'universel. Perspectives philosophiques,
UNESCO, 2010, p. 366; id, « Politique et droit de la guerre: peut-on
parler de guerre juste en Islam ? », dans Julie Saada-Gendron (éd .),
La guerre en question: conflits contemporains, théorie politique
et débats normatifs, Lyon, Presses universitaires de Lyon, 2015,
p. 165-166; id, “Entrée: «Islam », dans Benoit Durieux, Jean-
Baptiste Jeangene Vilmer and Frédéric Ramer (éd.), Dictionnaire
de la guerre et de la paix, Paris, Presses universitaires de
France, 2017, p. 691-692.

BCAI 39 141

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de I[Jislam a Daech, recensé par Mehdi Berriah

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

financieres qui lui sont propres et avec lesquelles il
doit pouvoir financer l'effort de guerre. Le paiement,
I'équipement et I'entretien physique des combattants
sont une obligation quiincombe aux seuls détenteurs
du pouvoir. Si, dans la pratique, les autorités
musulmanes, notamment mameloukes ont, a
plusieurs reprises, instauré des taxes supplémentaires,
il n’en reste pas moins que, du point de vue du droit
musulman, I'imposition et le prélevement d'impots
par un pouvoir politique, sans raison valable et en
dehors de ceux prévus par le Coran et la tradition
prophétique, sont prohibés, méme pour le jihad ?).

De méme sur la durée des tréves. Lauteur écrit
«qu'aucune tréve avec le mécréant ne doit dépasser
dix ans » (p. 196). Cet avis est celui de I'école shaféite
et non du droit musulman dans son ensemble. Lécole
shaféite fut la plus influente a €poque mamelouke,
ce qui explique que les chroniqueurs rapportent
que les hudan (tréves), notamment celles signées
avec les Francs, sont valables pour dix ans, dix mois
et dix jours. Mais ce n'est qu’un avis parmi d’autres.
On trouve par exemple l'avis de tréve avec durée
indéterminée (muabbada) chez certains hanbalites
comme Ibn Taymiyya (m. 728/1328) et Ibn al-Qayyim
(m. 751/1350), école de droit souvent percue comme
rigoriste.

Toujours concernant la jurisprudence du jihad:
«la distinction combat offensif/défensif (jihdad
al-dafa‘a) pouvait étre contestée puisque les écoles
jugeaient que l'infidéle devait étre vaincu non pas
a cause de ses attaques, mais bien en raison de son
infidélité elle-méme, qui offensait Dieu. » (p. 198).
De tels propos sont dangereux car ils donnent
I'image d’écoles de droit ayant une inclinaison pour
la violence (on pourrait dire jihadogene) et, surtout,
incapables de traiter de la question de l'altérité
religieuse, ce que I'immense littérature juridique
réfute notamment avec la thématique de la dhimma.
Lexistence de I'épitre intitulée Qd‘ida mukhtasara
f1 qital al-kuffar wa muhadanati-him wa tahrim
qatli-him li-mujarrad kufri-him (Régle résumée en ce
qui concerne le combat contre les infidéles, les tréves
signées avec eux et de l'interdiction de les tuer du simple
fait de leur mécréance), dont la paternité est attribuée
a Ibn Taymiyya, contredit a elle seule les propos

(7) Mehdi Berriah, “The Opposition between “‘Ulama’ and
Mamluk Sultans about the Thorny Issue of Gihdd Financing:a Case
Study of Islamic Law”, dans Mehdi Berriah, Abbés Zouache (éd.),
The Medieval Jihad: Texts, Theories and Practices, Ifao, Le Caire,
2025, p. 189-220.

de l'auteur®. Dans cette épitre, I'auteur discute
et réfute l'avis que l'on trouve dans I‘école shaféite
selon laquelle le combat contre l'infidele se justifie
en raison de son kufr (mécréance). Ibn Taymiyya n'est
pas de cet avis et ses conception et pensée sur le jihad
ont fait l'objet de plusieurs travaux qui auraient pu
étre pris en considération dans les quelques pages
qui ont été consacrées au théologien de Damas
(p. 222-224)©),

La section intitulée «soufisme et intériorité »
(p- 225-231), soutient I'idée que les soufis n'auraient
étéintéressés que par le jihad al-akbar (le grand jihad)
et peu — voire pas du tout — par le jihad mineur, celui
guerrier. Plusieurs travaux battent en bréche cette
these et ont démontré qu’au contraire les dignitaires
soufis, dés les débuts du tasawwuf et tout au long de
la période médiévale, participerent, armes a la main,
a leffort de guerre des armées musulmanes aussi bien
en Occident musulman qu'en Orient (19,

Ces remarques, commentaires et corrections
n‘enlévent rien a l'apport de l'ouvrage a
I'historiographie frangaise qui reste encore pauvre
sur le sujet. On saluera l'effort de l'auteur d’avoir
proposé une étude, qui se veut étre globalisante,
d’'une thématique aussi riche, technique et sensible
que celle du jihad et sur le temps long. Assurément,
il est le premier livre d'un auteur francais qui
propose une histoire du sujet sur la longue durée, en
s'inscrivant dans la continuité des travaux de David
Cook (Understanding Jihad, 2005) et de Michael

(8) Ibn Taymiyya, Qa‘ida mukhtasara fi gital al-kuffar wa
muhadanatihim wa tahrim qatlihim li-mujarad kufrihim,
éd. A ‘A. al-Zir Al Ahmad, Maktabat al-malik Fahd al-wataniyya,
Riyad, 2004.

(9) Yahya Michot, Ibn Taymiyya. Lettre a un roi croisé, Lyon,
Academia/Tawhid, 1995, p. 62-70; Jon Hoover, Ibn Taymiyya,
London, Oneworld Academic, 2019, p. 12-18; Teymour Morel,
« Deux textes antiMongols d’'lbn Taymiyya », The Muslim
World, 105/2, 2015, p. 368-397; Mehdi Berriah, « Ibn Taymiyya’s
Conception of Jihad: Corpus, General Aspects, and Research
Perspectives » Teosofi, 12/1, 2022, p. 43-70.

(10) As‘ad al-Khatib, al-Butiila wa al-fida’ ‘inda al-sifiyya.
Dirdsa tarikhiyya, Dar al-taqwa, Damas, 1995; Michael Bonner,
Aristocratic Violence and Holy War. Studies in the Jihad and the
Arab-Byzantine Frontier, New Haven, American Oriental Series
(vol. 81), 1996, p. 107-133; Michael Bonner, Jihad in Islamic
History: Doctrines and Practice, Princeton University Press,
Princeton, 2006, p. 97-102; Harry S. Neale, Sufi Warrior Saints:
Stories of Sufi Jihad from Muslim Hagiography, |. B. Tauris, Londres,
2022; Harry S. Neale, Jihad in Premodern Sufi Writings, Palgrave
Macmillan, New York, 2017; Mehdi Berriah, « Combattre par la
plume, le préche et I'épée: les représentations du rdle des ulémas
dans l'effort du jihad mamelouk (moitié vi¢/xm® - début 1x¢/
X1ve siecles) », dans Sylvie Denoix et Salam Diab-Duranton (éd.),
Représentations et symbolique de la guerre et de la paix dans le
monde arabe, Ifao, Le Caire, 2024, p. 266-268.

BCAI 39 142

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de I[Jislam a Daech, recensé par Mehdi Berriah

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

Bonner (Jihad in Islamic History, 2006), dont une
version frangaise existe pour le dernier dont une
version francaise existe pour le dernier ("),

Loin détre réduit a une simple réaction de I'islam
a la croisade ou d’étre une idéologie monolithique
déclinant un droit de la guerre et imposant des
normes de comportement a lI'ensemble des acteurs
sociaux, le jihad est un phénomeéne revétant de
multiples dimensions: religieuse, jurisprudentielle,
idéologique, militaire, politique, économique, sociale,
culturelle, littéraire. Etudier un tel phénomeéne
sur le temps long nécessite des connaissances et
des compétences solides dans diverses disciplines
allant du figh a l'exégese coranique en passant par
la théologie islamique, la philologie pour ne citer
qu'elles, le tout devant étre analysé avec une maitrise
de la langue arabe. Etudier la théorisation du jihad
et son évolution en tant que concept dans son
ensemble, et seulement pour la période médiévale,
implique de s'immerger dans un corpus considérable
de divers types de sources en langue arabe allant
des ouvrages exégétiques (tafdsir) aux recueils de
hadiths, en passant par la masse des traités de figh des
différentes écoles, les innombrables chroniques, les
sources didactiques en tout genre (épitres sur le jihad,
manuels de guerre, traité de furdsiyya) d’'une zone
géographique allant d’al-Andalus a I'Asie centrale.
Autant dire que la mission est quasiment impossible
a l'échelle d’'un chercheur. Il faudrait envisager un tel
projet en équipe et poursuivre la dynamique lancée
en ce sens ces dernieres années et a laquelle le livre
contribue.

Mehdi Berriah

Institut frangais du Proche-Orient (Ifpo)
Département des études arabes médiévales
et modernes

(11) Michael Bonner, Jihad: Origines, interprétations, combats,
Paris, Téraédre, 2005.

BCAI 39 143

BCAI 39 (2025) Olivier Hanne: Histoire du djihad?: des origines de I[Jislam a Daech, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

