| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

Amélie CHEKROUN (dir.)
Islam médiéval éthiopien.
Vers un renouveau documentaire

Aix-en-Provence, Presse universitaire de
Provence (Revue des Mondes Musulmans
et de la Méditerranée, 153)

2023, 227 p.

ISBN: 9791032004654

Mots clés: Ethiopie, Yémen, Zayla, Ifat, Walasma’,
Najahides

Keywords: Ethiopia, Yemen, Zayla, Ifat, Walasma’,
Najahides

Pour son volume 153 paru en 2023, la Revue des
Mondes Musulmans et de la Méditerranée (REMMM)
ouvre ses pages a un dossier dirigé par Amélie
Chekroun et consacré a « I'islam médiéval éthiopien ».
Composé de huit articles, en plus d’'une introduc-
tion rédigée par la directrice du dossier, il sagit d’'un
ensemble particulierement riche et qui tient ses
promesses: présenter le renouveau documentaire a
I'ceuvre dans ce champ de la recherche concernant
la Corne de I'Afrique et son vis-a-vis, de l'autre coté
de la mer Rouge, le Yémen et la péninsule Arabique.
La dailleurs n'est pas le moindre de ses mérites que
de proposer de regarder les communautés musul-
manes depuis une « périphérie », I'Ethiopie, qui n'est
qu’a quelques brasses de son centre originel, et
d'observer ce que les musulmans des deux cotés de
la mer Rouge ont réalisé ensemble, ou les uns pour
les autres. Larchéologie est le point de départ du
dossier, dévoilant tour a tour des mosquées (Carolina
Cornax-Gomez et Jorge de Torres Rodriguez; Deresse
Ayenachew et Assrat Assefa), des cimetiéres (Simon
Dorso et Anna Lagaron) et, de maniéere plus géné-
rale, 'lempreinte des communautés musulmanes,
des cités marchandes et des sultanats auxquels ces
communautés appartenaient. Ce premier volet
archéologique témoigne de la vigueur des travaux
menés ces deux derniéres décennies dans la Corne
de I'Afrique, qui ont mis en évidence a la fois les
communautés musulmanes du Nord et des régions
centrales de |'Ethiopie, ainsi que celles du Somaliland.
Une courte respiration du cété de I'islam vue par les
chrétiens au xiv® siecle (Martina Ambu) propose un
pas de coté par rapport aux approches traditionnelles
sur la période mettant en scéne les confrontations
entre les tenants des deux religions. Puis, les auteurs
nous invitent a traverser la mer Rouge, pour s'inté-
resser, d’'une part, a la dynastie des esclaves-soldats
éthiopiens, les Najahides (Sobhi Bouderbala), entre

les x1® et xn® siecles, et aux savants circulant entre
la Corne de I'Afrique et le Yémen, dans les deux
sens, entre les x111¢ et xv® siécles (Zacharie Mochtari
de Pierrepont). En dressant le portrait de personnes
libres et d'esclaves, de soldats et de savants, et, en
creux, de femmes d'émir et d’'ulamas, ces deuxarticles
donnent chair aux sociétés médiévales et ouvrent
de nouvelles perspectives sur une documentation
connue mais encore peu exploitée (louvrage al-Mufid
deJayyash b. Najah, connu par les citations qu'en fait
‘Umara al-Yamani, ou les dictionnaires biographiques
yéménites). Le retour sur le continent africain pour
le dernier volet du dossier poursuit I'exploration de
textes inédits, qui témoignent de la nostalgie d'une
grandeur passée concernant le marché de Gendabelo
d’'une part (Amélie Chekroun, Ahmed Hassen Omer
et Bertrand Hirsch), ou de la puissance militaire des
sultanats musulmans d’autre part alors que Harar
tombe aux mains de I'empereur chrétien, Ménélik, a
la fin du xix® siecle (Héloise Mercier). Lensemble est
véritablement passionnant et on ne peut que féliciter
les auteurs, en premier lieu Amélie Chekroun, pour
ce florilege passionnant, riche et éclectique.

Aussi, les quelques remarques qui suivent sont-
elles inspirées par les nombreuses pistes qu'ouvrent
cet ensemble, en parcourant chacune des contri-
butions. Le premier article est celui de Carolina
Cornax-Gomez et de Jorge de Torres Rodriguez qui
rendent compte de la visite, en 2018, par une équipe
du CNR espagnol, d’'une trentaine de sites médiévaux
dans tout le Somaliland et de la documentation de
quinze mosquées vues sur ces sites. A partir de leur
comparaison, les auteurs proposent une typologie
qui permet de distinguer les édifices de I'hinterland,
qui ne sont pas sans rappeler celles identifiées dans
les contreforts du rift en Ethiopie de celles de la cote
qui sont apparentées aux constructions swabhilies.
Mais une question subsiste: les auteurs avancent
qu'il s’agit de d'oratoires médiévaux, sans donner
déléments tangibles pour avancer cette périodisation,
a l'exception d’'un ramassage de matériel d'impor-
tation d'époque médiévale sur les sites. Le second
article propose un inventaire des mosquées du
sud-Wallo en Ethiopie centrale, avec une descrip-
tion matérielle, le recueil de traditions orales et le
croisement avec ['histoire régionale qui voit deux
grandes phases d'occupation de cette région par les
communautés musulmanes: la premiere au xiv¢ et
XVve siecle et la seconde au xvii® siecle, par un effort
de réislamisation (tout comme il y a des processus
de rechristianisation dans des régions voisines, a la
méme période). Avec l'article précédent apparait
alors la nécessité d'établir des formulaires partagés
par les différentes équipes travaillant dans ces régions,

BCAI 39 23

BCAI 39 (2025) Amélie Chekroun (dir.): Islam médiéval éthiopien. Vers un renouveau documentaire, recensé par Marie-Laure Derat
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

afin de décrire, de maniéere semblable, les mosquées
et leurs techniques de constructions pour ensuite
affiner leur typologie. Dans les deux cas, toutefois,
ces contributions signalent de nombreux sites qui
mériteront des recherches futures et qui sont donc
porteurs de promesses pour la connaissance de
sociétés musulmanes et de leur culture matérielle.

Le volet archéologique du dossier se termine
sur la contribution de Simon Dorso et Anna Lagaron
qui choisissent également une approche typologique,
cette fois-ci des cimetiéres et des stéles épigraphiées,
dans la région du Tagray en Ethiopie (prés de la ville
de Mekelle). Cette analyse leur permet de proposer
une hypothese tout a fait intéressante s'agissant des
différentes implantations: ils voient a Bilet un cime-
tiére associé a une communauté cosmopolite, tandis
que les espaces funéraires pres d’Arra refleterait une
société plus locale, tournée vers les basses terres.
Pour finir, ces trois papiers refletent le dynamisme
des études en cours — auxquelles il faut ajouter les
travaux de Timothy Insoll et de son équipe dans la
région de Harlaa — et le potentiel des recherches
encore a mener. On regrettera toutefois que les
cités commercantes, I'habitat, la culture matérielle
soient tout juste effleurés (mais on y revient dans
l'article dAmélie Chekroun, Ahmed Hassen Omer
et Bertrand Hirsch traitant de Gendabelo) et que
cela laisse planer impression que, tout comme les
sociétés chrétiennes des hauts-plateaux éthiopiens
surtout connues par leurs églises et leurs tombes,
les communautés musulmanes ne s'approcheraient
que par les mosquées et les cimetieres. L'habitat
qui manque tant aux travaux concernant I'Ethiopie
médiévale ne doit pas étre délaissé pour ne rendre
compte que de la culture religieuse, ou des aspects
monumentaux et élitaires.

A la suite de ce tour d’horizon archéologique,
Martina Ambu propose de revoir a nouveau frais
I'hagiographie d’un saint moine éthiopien, Basalota
Mika’el, dont la rédaction remonte au xive siecle. Il
y est fait mention d’un archevéque égyptien, envoyé
en Ethiopie pour exercer la charge de métropolite,
renvoyé par le roi Amda Sayon quelques années seu-
lement apres son arrivée alors que, communément,
les métropolites ne sont remplacés qu’a leur mort.
Lexpulsion du métropolite a déja fait couler beau-
coup d'encre, mais l'auteure propose une nouvelle
hypothese: l'ecclésiastique aurait fait les frais de la
politique de tolérance du souverain vis-a-vis des com-
munautés musulmanes de son royaume, apres qu'il
eut permis au moine Basalota Mika’el de convertir
des musulmans au christianisme. Cette hypothése
renverse nos certitudes sur le regne dAmda Sayon,
percu comme pivot dans l'expansion chrétienne au

détriment des sultanats musulmans. Si cette hypo-
these se vérifie — et il faudra essayer de trouver des
approches pour ce faire — alors cest toute I'histoire
de la conversion au christianisme au xiv® siecle et
de l'intégration des territoires conquis au royaume
chrétien qui devra étre repensée. Pour progresser
dans cette analyse, il faudrait peut-étre s'intéresser au
contexte égyptien de I€poque et aux relations du roi
d’Ethiopie avec les Mamlouks d’une part, mais aussi
regarder ce qui est a loeuvre dans une région conquise
par Amda Sayon, I'dnderta, ol précisément les tra-
vaux récents ont montré que de tres nombreuses
communautés musulmanes étaient présentes (cf. les
cimetiéres évoqués par Simon Dorso et Anna Lagaron
et de maniere générale, les travaux menés a bien par
I'ERC HornEast dirigée par Julien Loiseau).

Le basculement du coté yémeénite du littoral
de la mer Rouge nous fait entrer dans un autre
monde historiographique. La contribution de Sobhi
Bouderbala traite d'une dynastie d’esclaves soldats
qui se sont emparés du pouvoir dans la région de la
Tihama et ont fondé une dynastie, les Najahides, entre
les x1€ et x11€ siecles, période au cours de laquelle la
documentation est quasiment atone coté éthiopien.
Aussi, la lecture poussée d’‘Umara al-Yamani et de ses
emplois de l'ouvrage perdu de Jayyash b. Najah, que
nous propose l'auteur, est-elle non seulement tres
intéressante du point de vue des luttes de pouvoir
au Yémen, dans le contexte des conflits d'influence
entre Abbasides et Fatimides, mais elle suggere
également de nombreuses pistes de recherche pour
reconsidérer le contexte éthiopien de I'époque: qui
sont les muliik al-Habash évoqués par "Umara pour
le x¢ siecle ? Peut-on préciser I'identité de ces esclaves
Saharti et Amhara qui composent l'armée ziyadite,
puis najahide ? On peut en effet se demander si ces
esclaves ne sont pas des chrétiens d'origine, qui une
fois captifs, se convertissent. Et parmi les origines
régionales de ces esclaves, trouver pour des périodes
aussi hautes la mention d'esclaves de 'Amhara, est
particulierement neuf.

Les savants forment l'autre vivier constitutif des
échanges de part et d'autre de la mer Rouge, comme
le montre Zacharie Mochtari de Pierrepont. Sur un
corpus d’'une centaine de savants liés a I'Ethiopie a
I'époque rassoulide (x11-xv® siécle), 'auteur dresse
le tableau de réseaux d'échanges réciproques entre
Yémen et Ethiopie. Il dépeint en particulier I'émer-
gence de deux groupes liés a I'Abyssinie, les Ban(
al-Zayla‘T de al-Salama, auxquels se substituent au
x1ve siecle, les Bana al-Zayla‘i de al-Luhayya. Parmi
les informations glanées dans cet article touffu, on
relévera le cas de la sceur du sultan de I'lfat, Sa‘d
al-Din (d. c. 810/1407-1408), qui a épousé un savant

BCAI 39 124

BCAI 39 (2025) Amélie Chekroun (dir.): Islam médiéval éthiopien. Vers un renouveau documentaire, recensé par Marie-Laure Derat
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

du Yémen venu précher la tariga al-Shadhiliyya en
Ethiopie, puis qui retourna ensuite au Yémen et
s'installa dans la région de la Tihama. Mais il faut
lire I'article complémentaire d’Amélie Chekroun
(Médiévales, 2020) pour saisir toute I'importance
de ce personnage, son parcours, et apprendre qu'il
rentre au Yémen avec sa femme éthiopienne et ses
enfants. Or, C'est précisément sur ce point que l'article
de Zacharie Mochtari de Pierrepont nous invite a
réfléchir: dans cette histoire des hommes de savoir,
qui voyagent pour se former et pour diffuser leur
enseignement, les femmes semblent jouer un role
non négligeable, a I'image de la sceur de Sa‘d al-Din,
ou de la meére du sultan rassoulide al-Mujahid ‘Ali,
Jihat Salah, qui apporta son soutien a la mosquée
des Banu al-ZaylaT de al-Luhayya. Avec les femmes
esclaves, éthiopiennes et nubiennes, évoquées dans
I'article précédent, on mesure combien une histoire
des femmes dans l'islam éthiopien pourrait enrichir
notre connaissance de ces périodes, a I'image des
travaux de Noha Sadek sur les femmes dans le Yémen
rassoulide.

Le dossier se clot sur deux articles qui témoignent
des productions littéraires du xix® siecle dans la
Corne de I'Afrique et des usages de I'histoire. Le
premier s'appuie sur quelques textes mélant arabe,
amharique et argobba, qui évoquent avec nostalgie
le grand marché médiéval de Gendabelo. Ces infor-
mations sont ensuite croisées avec dautres sources
textuelles pour restituer le peu que l'on sait de ce
marché et de sa localisation et avec des prospections
archéologiques menées autour d’Asbari en 2009. Les
auteurs proposent d’identifier ce fameux marché,
ou se croisaient marchandises de tous horizons et
commercants des hauts-plateaux, des basses terres et
des coOtes de la mer Rouge, avec le site d’Asbari. C'est
alors l'occasion de donner a voir quelques planches
de mobilier jusqu'ici inédites, qui témoignent de la
richesse matérielle de ce site et de son potentiel en
termes archéologiques. La démonstration est par
ailleurs convaincante, méme si des fouilles du site
viendront confirmer ou infirmer cette hypotheése.
Avec cette contribution, la géographie des sultanats
musulmans et des cités marchandes d’Ethiopie se
précise encore.

Le dossier se clot sur la contribution d’Héloise
Mercier qui propose une nouvelle interprétation
d’'un texte rédigé en arabe et traduit en amharique,
faisant le récit du combat opposant Nar, 'émir de

Harar du xvi® siecle, a Zar’a Ya“qob, le roi chrétien
du xve siécle, et la victoire de I'¢mir comme l'annonce
d’une victoire ultime des musulmans sur les chrétiens.
Lauteure démontre de facon convaincante que ce
récit est une apocalypse rédigée au moment de la
conquéte de la ville de Harar par les armées du roi
chrétien Ménélik a la fin du xix® siecle. Au-dela des
enseignements concernant I'histoire de Harar et
I'historiographie autour de la ville sainte, cette étude
témoigne également de la place occupée par Zar’a
Ya‘qob dans I'imaginaire des musulmans de Harar.
Ce qui n'est pas tout a fait banal, dans la mesure ou
c’est une figure que les chrétiens eux-mémes reven-
diquentassez peu et sur laquelle ils construisent peu
de légendes a €poque moderne et contemporaine.
On voit donc la peut-étre la marque profonde de
ce souverain chrétien laissée dans I'historiographie
arabe. Et les sources de ce texte, quelles soient orales
ou écrites, les jalons qui ont permis cette construc-
tion mémorielle, constituent par conséquent un
champ a explorer.

Pour finir, revenons sur le titre du dossier et sur
ce quen dit Amélie Chekroun. Elle insiste en intro-
duction, avec justesse, sur les raisons pour lesquelles il
n'est plus possible de parler de «I'islam en Ethiopie »
mais de «l'islam éthiopien », afin d’intégrer pleinet
ment l'étude de cette religion et des sociétés qui sen
revendiquent dans une histoire de I'Ethiopie, pour
couper court a la vision de l'islam comme religion
allochtone et périphérique. Pour aller dans ce sens,
tout en intégrant I'échelle régionale envisagée dans ce
dossier, on peut se demander si finalement le terme
«éthiopien » est celui qui convient, sans étre pour
autant en mesure de proposer un titre alternatif. Que
l'on me comprenne bien, il ne s'agit pas ici de nier la
nécessité d’une histoire de I'islam éthiopien et d'une
histoire de I'Ethiopie intégrant toutes les confessions
et toutes les communautés. On le voit, cette ques-
tion épineuse reflete les traditions savantes et c'est
tout le mérite de ce dossier que de décloisonner les
écoles historiographiques et de changer déchelle en
embrassant les deux rives de la mer Rouge.

Marie-Laure Derat
UMR 8167 - Orient et Méditerranée

BCAI 39 125

BCAI 39 (2025) Amélie Chekroun (dir.): Islam médiéval éthiopien. Vers un renouveau documentaire, recensé par Marie-Laure Derat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

