
	 BCAI 39	 123

III. Histoire et historiographie

Amélie Chekroun (dir.) 
Islam médiéval éthiopien.  
Vers un renouveau documentaire

Aix-en-Provence, Presse universitaire de 
Provence (Revue des Mondes Musulmans  
et de la Méditerranée, 153) 
2023, 227 p. 
ISBN : 9791032004654

Mots clés :   Éthiopie, Yémen, Zayla, Ifāt, Walāsmaʿ, 
Najāḥides

Keywords:  Ethiopia, Yemen, Zayla, Ifāt, Walāsmaʿ, 
Najāḥides

Pour son volume 153 paru en 2023, la Revue des 
Mondes Musulmans et de la Méditerranée (Remmm) 
ouvre ses pages à un dossier dirigé par Amélie 
Chekroun et consacré à « l’islam médiéval éthiopien ». 
Composé de huit articles, en plus d’une introduc-
tion rédigée par la directrice du dossier, il s’agit d’un 
ensemble particulièrement riche et qui tient ses 
promesses : présenter le renouveau documentaire à 
l’œuvre dans ce champ de la recherche concernant 
la Corne de l’Afrique et son vis-à-vis, de l’autre côté 
de la mer Rouge, le Yémen et la péninsule Arabique. 
Là d’ailleurs n’est pas le moindre de ses mérites que 
de proposer de regarder les communautés musul-
manes depuis une « périphérie », l’Éthiopie, qui n’est 
qu’à quelques brasses de son centre originel, et 
d’observer ce que les musulmans des deux côtés de 
la mer Rouge ont réalisé ensemble, ou les uns pour 
les autres. L’archéologie est le point de départ du 
dossier, dévoilant tour à tour des mosquées (Carolina 
Cornax-Gómez et Jorge de Torres Rodríguez ; Deresse 
Ayenachew et Assrat Assefa), des cimetières (Simon 
Dorso et Anna Lagaron) et, de manière plus géné-
rale, l’empreinte des communautés musulmanes, 
des cités marchandes et des sultanats auxquels ces 
communautés appartenaient. Ce premier volet 
archéologique témoigne de la vigueur des travaux 
menés ces deux dernières décennies dans la Corne 
de l’Afrique, qui ont mis en évidence à la fois les 
communautés musulmanes du Nord et des régions 
centrales de l’Éthiopie, ainsi que celles du Somaliland. 
Une courte respiration du côté de l’islam vue par les 
chrétiens au xive siècle (Martina Ambu) propose un 
pas de côté par rapport aux approches traditionnelles 
sur la période mettant en scène les confrontations 
entre les tenants des deux religions. Puis, les auteurs 
nous invitent à traverser la mer Rouge, pour s’inté-
resser, d’une part, à la dynastie des esclaves-soldats 
éthiopiens, les Najāḥides (Sobhi Bouderbala), entre 

les xie et xiie siècles, et aux savants circulant entre 
la Corne de l’Afrique et le Yémen, dans les deux 
sens, entre les xiiie et xve siècles (Zacharie Mochtari 
de Pierrepont). En dressant le portrait de personnes 
libres et d’esclaves, de soldats et de savants, et, en 
creux, de femmes d’émir et d’ulamas, ces deux articles 
donnent chair aux sociétés médiévales et ouvrent 
de nouvelles perspectives sur une documentation 
connue mais encore peu exploitée (l’ouvrage al-Mufīd 
de Jayyāsh b. Najāḥ, connu par les citations qu’en fait 
‘Umāra al-Yamanī, ou les dictionnaires biographiques 
yéménites). Le retour sur le continent africain pour 
le dernier volet du dossier poursuit l’exploration de 
textes inédits, qui témoignent de la nostalgie d’une 
grandeur passée concernant le marché de Gendabelo 
d’une part (Amélie Chekroun, Ahmed Hassen Omer 
et Bertrand Hirsch), ou de la puissance militaire des 
sultanats musulmans d’autre part alors que Harar 
tombe aux mains de l’empereur chrétien, Ménélik, à 
la fin du xixe siècle (Héloïse Mercier). L’ensemble est 
véritablement passionnant et on ne peut que féliciter 
les auteurs, en premier lieu Amélie Chekroun, pour 
ce florilège passionnant, riche et éclectique. 

Aussi, les quelques remarques qui suivent sont-
elles inspirées par les nombreuses pistes qu’ouvrent 
cet ensemble, en parcourant chacune des contri-
butions. Le premier article est celui de Carolina 
Cornax-Gómez et de Jorge de Torres Rodríguez qui 
rendent compte de la visite, en 2018, par une équipe 
du CNR espagnol, d’une trentaine de sites médiévaux 
dans tout le Somaliland et de la documentation de 
quinze mosquées vues sur ces sites. À partir de leur 
comparaison, les auteurs proposent une typologie 
qui permet de distinguer les édifices de l’hinterland, 
qui ne sont pas sans rappeler celles identifiées dans 
les contreforts du rift en Éthiopie de celles de la côte 
qui sont apparentées aux constructions swahilies. 
Mais une question subsiste : les auteurs avancent 
qu’il s’agit de d’oratoires médiévaux, sans donner 
d’éléments tangibles pour avancer cette périodisation, 
à l’exception d’un ramassage de matériel d’impor-
tation d’époque médiévale sur les sites. Le second 
article propose un inventaire des mosquées du 
sud-Wallo en Éthiopie centrale, avec une descrip-
tion matérielle, le recueil de traditions orales et le 
croisement avec l’histoire régionale qui voit deux 
grandes phases d’occupation de cette région par les 
communautés musulmanes : la première au xive et 
xve siècle et la seconde au xviiie siècle, par un effort 
de réislamisation (tout comme il y a des processus 
de rechristianisation dans des régions voisines, à la 
même période). Avec l’article précédent apparaît 
alors la nécessité d’établir des formulaires partagés 
par les différentes équipes travaillant dans ces régions, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Amélie Chekroun (dir.): Islam médiéval éthiopien. Vers un renouveau documentaire, recensé par Marie-Laure Derat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 124

III. Histoire et historiographie

afin de décrire, de manière semblable, les mosquées 
et leurs techniques de constructions pour ensuite 
affiner leur typologie. Dans les deux cas, toutefois, 
ces contributions signalent de nombreux sites qui 
mériteront des recherches futures et qui sont donc 
porteurs de promesses pour la connaissance de 
sociétés musulmanes et de leur culture matérielle.

Le volet archéologique du dossier se termine 
sur la contribution de Simon Dorso et Anna Lagaron 
qui choisissent également une approche typologique, 
cette fois-ci des cimetières et des stèles épigraphiées, 
dans la région du Tǝgrāy en Éthiopie (près de la ville 
de Mekelle). Cette analyse leur permet de proposer 
une hypothèse tout à fait intéressante s’agissant des 
différentes implantations : ils voient à Bilet un cime-
tière associé à une communauté cosmopolite, tandis 
que les espaces funéraires près d’Arra reflèterait une 
société plus locale, tournée vers les basses terres. 
Pour finir, ces trois papiers reflètent le dynamisme 
des études en cours – auxquelles il faut ajouter les 
travaux de Timothy Insoll et de son équipe dans la 
région de Harlaa – et le potentiel des recherches 
encore à mener. On regrettera toutefois que les 
cités commerçantes, l’habitat, la culture matérielle 
soient tout juste effleurés (mais on y revient dans 
l’article d’Amélie Chekroun, Ahmed Hassen Omer 
et Bertrand Hirsch traitant de Gendabelo) et que 
cela laisse planer l’impression que, tout comme les 
sociétés chrétiennes des hauts-plateaux éthiopiens 
surtout connues par leurs églises et leurs tombes, 
les communautés musulmanes ne s’approcheraient 
que par les mosquées et les cimetières. L’habitat 
qui manque tant aux travaux concernant l’Éthiopie 
médiévale ne doit pas être délaissé pour ne rendre 
compte que de la culture religieuse, ou des aspects 
monumentaux et élitaires. 

À la suite de ce tour d’horizon archéologique, 
Martina Ambu propose de revoir à nouveau frais 
l’hagiographie d’un saint moine éthiopien, Baṣalota 
Mikāʾel, dont la rédaction remonte au xive siècle. Il 
y est fait mention d’un archevêque égyptien, envoyé 
en Éthiopie pour exercer la charge de métropolite, 
renvoyé par le roi Amda Ṣǝyon quelques années seu-
lement après son arrivée alors que, communément, 
les métropolites ne sont remplacés qu’à leur mort. 
L’expulsion du métropolite a déjà fait couler beau-
coup d’encre, mais l’auteure propose une nouvelle 
hypothèse : l’ecclésiastique aurait fait les frais de la 
politique de tolérance du souverain vis-à-vis des com-
munautés musulmanes de son royaume, après qu’il 
eut permis au moine Baṣalota Mikāʾel de convertir 
des musulmans au christianisme. Cette hypothèse 
renverse nos certitudes sur le règne d’Amda Ṣǝyon, 
perçu comme pivot dans l’expansion chrétienne au 

détriment des sultanats musulmans. Si cette hypo-
thèse se vérifie – et il faudra essayer de trouver des 
approches pour ce faire – alors c’est toute l’histoire 
de la conversion au christianisme au xive siècle et 
de l’intégration des territoires conquis au royaume 
chrétien qui devra être repensée. Pour progresser 
dans cette analyse, il faudrait peut-être s’intéresser au 
contexte égyptien de l’époque et aux relations du roi 
d’Éthiopie avec les Mamlouks d’une part, mais aussi 
regarder ce qui est à l’œuvre dans une région conquise 
par Amda Ṣǝyon, l’Ǝnderta, où précisément les tra-
vaux récents ont montré que de très nombreuses 
communautés musulmanes étaient présentes (cf. les 
cimetières évoqués par Simon Dorso et Anna Lagaron 
et de manière générale, les travaux menés à bien par 
l’ERC HornEast dirigée par Julien Loiseau).

Le basculement du côté yéménite du littoral 
de la mer Rouge nous fait entrer dans un autre 
monde historiographique. La contribution de Sobhi 
Bouderbala traite d’une dynastie d’esclaves soldats 
qui se sont emparés du pouvoir dans la région de la 
Tihāma et ont fondé une dynastie, les Najāḥides, entre 
les xie et xiie siècles, période au cours de laquelle la 
documentation est quasiment atone côté éthiopien. 
Aussi, la lecture poussée d’ʿUmāra al-Yamanī et de ses 
emplois de l’ouvrage perdu de Jayyāsh b. Najāḥ, que 
nous propose l’auteur, est-elle non seulement très 
intéressante du point de vue des luttes de pouvoir 
au Yémen, dans le contexte des conflits d’influence 
entre Abbasides et Fatimides, mais elle suggère 
également de nombreuses pistes de recherche pour 
reconsidérer le contexte éthiopien de l’époque : qui 
sont les mulūk al-Ḥabash évoqués par ʿUmāra pour 
le xe siècle ? Peut-on préciser l’identité de ces esclaves 
Saḥartī et Amḥara qui composent l’armée ziyādite, 
puis najāḥide ? On peut en effet se demander si ces 
esclaves ne sont pas des chrétiens d’origine, qui une 
fois captifs, se convertissent. Et parmi les origines 
régionales de ces esclaves, trouver pour des périodes 
aussi hautes la mention d’esclaves de l’Amḥara, est 
particulièrement neuf.

Les savants forment l’autre vivier constitutif des 
échanges de part et d’autre de la mer Rouge, comme 
le montre Zacharie Mochtari de Pierrepont. Sur un 
corpus d’une centaine de savants liés à l’Éthiopie à 
l’époque rassoulide (xiii-xve siècle), l’auteur dresse 
le tableau de réseaux d’échanges réciproques entre 
Yémen et Éthiopie. Il dépeint en particulier l’émer-
gence de deux groupes liés à l’Abyssinie, les Banū 
al-Zaylaʿī de al-Salāma, auxquels se substituent au 
xive siècle, les Banū al-Zaylaʿī de al-Luḥayya. Parmi 
les informations glanées dans cet article touffu, on 
relèvera le cas de la sœur du sultan de l’Ifāt, Saʿd 
al-Dīn (d. c. 810/1407-1408), qui a épousé un savant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Amélie Chekroun (dir.): Islam médiéval éthiopien. Vers un renouveau documentaire, recensé par Marie-Laure Derat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 125

III. Histoire et historiographie

du Yémen venu prêcher la ṭarīqa al-Shādhiliyya en 
Éthiopie, puis qui retourna ensuite au Yémen et 
s’installa dans la région de la Tihāma. Mais il faut 
lire l’article complémentaire d’Amélie Chekroun 
(Médiévales, 2020) pour saisir toute l’importance 
de ce personnage, son parcours, et apprendre qu’il 
rentre au Yémen avec sa femme éthiopienne et ses 
enfants. Or, c’est précisément sur ce point que l’article 
de Zacharie Mochtari de Pierrepont nous invite à 
réfléchir : dans cette histoire des hommes de savoir, 
qui voyagent pour se former et pour diffuser leur 
enseignement, les femmes semblent jouer un rôle 
non négligeable, à l’image de la sœur de Saʿd al-Dīn, 
ou de la mère du sultan rassoulide al-Mujāhid ʿAlī, 
Jihāt Ṣalāḥ, qui apporta son soutien à la mosquée 
des Banū al-Zaylaʿī de al-Luḥayya. Avec les femmes 
esclaves, éthiopiennes et nubiennes, évoquées dans 
l’article précédent, on mesure combien une histoire 
des femmes dans l’islam éthiopien pourrait enrichir 
notre connaissance de ces périodes, à l’image des 
travaux de Noha Sadek sur les femmes dans le Yémen 
rassoulide.

Le dossier se clôt sur deux articles qui témoignent 
des productions littéraires du xixe siècle dans la 
Corne de l’Afrique et des usages de l’histoire. Le 
premier s’appuie sur quelques textes mêlant arabe, 
amharique et argobba, qui évoquent avec nostalgie 
le grand marché médiéval de Gendabelo. Ces infor-
mations sont ensuite croisées avec d’autres sources 
textuelles pour restituer le peu que l’on sait de ce 
marché et de sa localisation et avec des prospections 
archéologiques menées autour d’Asbari en 2009. Les 
auteurs proposent d’identifier ce fameux marché, 
où se croisaient marchandises de tous horizons et 
commerçants des hauts-plateaux, des basses terres et 
des côtes de la mer Rouge, avec le site d’Asbari. C’est 
alors l’occasion de donner à voir quelques planches 
de mobilier jusqu’ici inédites, qui témoignent de la 
richesse matérielle de ce site et de son potentiel en 
termes archéologiques. La démonstration est par 
ailleurs convaincante, même si des fouilles du site 
viendront confirmer ou infirmer cette hypothèse. 
Avec cette contribution, la géographie des sultanats 
musulmans et des cités marchandes d’Éthiopie se 
précise encore.

Le dossier se clôt sur la contribution d’Héloïse 
Mercier qui propose une nouvelle interprétation 
d’un texte rédigé en arabe et traduit en amharique, 
faisant le récit du combat opposant Nūr, l’émir de 

Harar du xvie siècle, à Zarʾa Yāʿqob, le roi chrétien 
du xve siècle, et la victoire de l’émir comme l’annonce 
d’une victoire ultime des musulmans sur les chrétiens. 
L’auteure démontre de façon convaincante que ce 
récit est une apocalypse rédigée au moment de la 
conquête de la ville de Harar par les armées du roi 
chrétien Ménélik à la fin du xixe siècle. Au-delà des 
enseignements concernant l’histoire de Harar et 
l’historiographie autour de la ville sainte, cette étude 
témoigne également de la place occupée par Zarʾa 
Yāʿqob dans l’imaginaire des musulmans de Harar. 
Ce qui n’est pas tout à fait banal, dans la mesure où 
c’est une figure que les chrétiens eux-mêmes reven-
diquent assez peu et sur laquelle ils construisent peu 
de légendes à l’époque moderne et contemporaine. 
On voit donc là peut-être la marque profonde de 
ce souverain chrétien laissée dans l’historiographie 
arabe. Et les sources de ce texte, qu’elles soient orales 
ou écrites, les jalons qui ont permis cette construc-
tion mémorielle, constituent par conséquent un 
champ à explorer. 

Pour finir, revenons sur le titre du dossier et sur 
ce qu’en dit Amélie Chekroun. Elle insiste en intro-
duction, avec justesse, sur les raisons pour lesquelles il 
n’est plus possible de parler de « l’islam en Éthiopie » 
mais de « l’islam éthiopien », afin d’intégrer pleine�-
ment l’étude de cette religion et des sociétés qui s’en 
revendiquent dans une histoire de l’Éthiopie, pour 
couper court à la vision de l’islam comme religion 
allochtone et périphérique. Pour aller dans ce sens, 
tout en intégrant l’échelle régionale envisagée dans ce 
dossier, on peut se demander si finalement le terme 
« éthiopien » est celui qui convient, sans être pour 
autant en mesure de proposer un titre alternatif. Que 
l’on me comprenne bien, il ne s’agit pas ici de nier la 
nécessité d’une histoire de l’islam éthiopien et d’une 
histoire de l’Éthiopie intégrant toutes les confessions 
et toutes les communautés. On le voit, cette ques-
tion épineuse reflète les traditions savantes et c’est 
tout le mérite de ce dossier que de décloisonner les 
écoles historiographiques et de changer d’échelle en 
embrassant les deux rives de la mer Rouge.

Marie-Laure Derat 
UMR 8167 - Orient et Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Amélie Chekroun (dir.): Islam médiéval éthiopien. Vers un renouveau documentaire, recensé par Marie-Laure Derat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

