
	 BCAI 39	 111

III. Histoire et historiographie

Emmanuelle Tixier Du Mesnil 
Savoir et pouvoir en al-Andalus au xie siècle

Paris, Édition du Seuil 
2022, 416 p. 
ISBN : 9782021473636

Mots clés :  califat, historiographie, al-Andalus, Taïfas, 
savoir

Keywords:  Caliphate, Historiography, al-Andalus, 
Taifas, Knowledge

Savoir et pouvoir en al-Andalus au xie siècle 
aborda un período verdaderamente complejo, como 
lo es, sin duda, el siglo xi en el espacio andalusí. 
Tradicionalmente se ha venido observando esta 
centuria como un momento de transición entre 
la majestuosidad del fastuoso califato omeya de 
Córdoba y el falso oscurantismo con el que ha sido 
descrito el gobierno de los imperios beréberes de 
almorávides y almohades. La era de las primeras 
taifas estaría en medio, siendo considerada en 
la historiografía tradicional como una época 
de reyezuelos hedonistas e incompetentes. Las 
recientes aportaciones que la investigación ha 
venido ofreciendo desde las últimas décadas del 
pasado siglo han modificado de forma considerable 
este panorama, mostrando que el siglo xi fue un 
momento rico en matices, de crecimiento económico 
y, sobre todo, de esplendor cultural. Es en esta 
última línea en la que se sitúa la monografía de 
Emmanuelle Tixier du Mesnil, que más que centrarse 
en un aspecto concreto, presenta una interesante 
y sugerente visión de conjunto sobre el mosaico 
andalusí del siglo xi donde todas las piezas encajan 
a la hora de construir una obra de gran calidad con 
una introducción, ocho capítulos, unas conclusiones, 
las notas y un listado de fuentes y bibliografía. 

El prólogo establece los tres elementos básicos en 
torno a los que gravita el conjunto de la monografía. 
Un primer aspecto, « L’identité andalouse en débat, 
une histoire sans fin », tiene que ver con la cuestión 
de la representación y la memoria, es decir, cuál ha 
sido la imagen que sobre al-Andalus ha forjado la 
historiografía. Las otras dos dimensiones incluidas 
en la obra tienen que ver con el período de las Taifas: 
el desarrollo de los acontecimientos siguiendo una 
perspectiva cronológica (« Relire le xie siècle ») y 
finalmente cómo todo ello se tradujo en una serie de 
consecuencias para el mundo intelectual y cultural 
(« Pouvoir et savoir au xie siècle, la constitution d’une 
identité savante »).

Los tres primeros capítulos, « Définir l’identité », 
« La tolérance au cœur de l’identité andalouse » y 
« Plaidoyer pour une histoire politique », lidian con 
la cuestión de la identidad y la tolerancia. Al-Andalus 
tiene la particularidad de haber sido uno de los 
territorios europeos, junto con Sicilia y los Balcanes, 
en los que el dominio islámico desapareció. Desde 
los inicios, la región se configuró con una posición 
algo particular dentro de la dār al-Islām, siendo 
conscientes sus habitantes de la situación remota 
de su tierra respecto a Oriente Próximo y de su 
carácter fronterizo frente a los cristianos del norte. 
Precisamente fue esta particularidad de la Península 
Ibérica en el panorama medieval europeo lo que 
se convirtió en arma arrojadiza en el pensamiento 
ilustrado contra la monarquía católica española, 
creando la imagen de un país dominado por la 
Inquisición y ejemplo de intolerancia al haber 
expulsado a judíos y musulmanes. Frente a ese 
paradigma se contrapuso el de la edad dorada que 
representaba al-Andalus, ejemplo de convivencia 
entre culturas y religiones. Un paraíso en el que 
las tres religiones monoteístas habrían vivido en 
un estado de tolerancia y refinamiento. No se 
debe perder de vista en la forja de este modelo la 
relevancia de los intelectuales judíos de la Haskalá, 
especialmente los del espacio germánico, a finales 
del siglo xviii y durante el xix. Ante la perspectiva 
de tener que lidiar con la integración y la vida en un 
contexto de dominio cristiano, vieron en los judíos de 
al-Andalus el ejemplo de aculturación sin renunciar 
a su religión. La sociedad andalusí imaginada por 
ellos representaba, por consiguiente, un precedente 
de una importancia capital a la hora de mostrar que 
una minoría podía preservar su fe sin renunciar a la 
integración cultural y lingüística. El otro eje en torno 
al que se estructura el capítulo tiene que ver con los 
debates sobre la nación española producidos en los 
siglos xix y xx y el papel que al-Andalus representó 
en los mismos. Su carácter islámico dificultó 
su integración en la epopeya discursiva de una 
historiografía que construyó la identidad española 
ligándola al cristianismo católico. Esta disyuntiva 
entre el rechazo y la inclusión de al-Andalus en la 
esencia del ser de España se ejemplificó de forma clara 
en las diferentes aproximaciones que el hispanista 
Américo Castro (m. 1972) y el medievalista Claudio 
Sánchez-Albornoz (m. 1984) hicieron a la cuestión. 
Para el primero, la coexistencia entre culturas 
constituía el fundamento de la identidad española, 
así como de las lenguas, la literatura y el pensamiento 
hispánicos. El segundo, en cambio, consideraba la 
Reconquista como el gran paradigma de la historia 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Emmanuelle Tixier Du Mesnil: Savoir et pouvoir en al-Andalus au xie siècle, recensé par Alejandro Peláez Martín
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 112

III. Histoire et historiographie

ibérica, la gesta nacional responsable de las esencias 
hispanas, la lucha entre la España cristiana y la 
musulmana. A finales del siglo pasado y principios 
del actual, el debate entre el multiculturalismo 
y el choque de civilizaciones resurgió al calor de 
la geopolítica mundial con nuevos postulados. 
E. Tixier du Mesnil, sirviéndose de las fuentes, expone 
con precisión las contradicciones y problemáticas 
de todos estos modelos, subrayando lo anacrónico 
que resulta aplicar al Medievo un concepto, el de 
tolerancia, surgido en los inicios del protestantismo. 
Eso no significa que en al-Andalus, al igual que en 
otras regiones del mundo islámico, no existiera 
una sociedad multirreligiosa a través de la dhimma, 
aunque esa pluralidad debía reconocer el dominio 
musulmán y el pago de tributos a cambio de su 
existencia. 

Los siguientes tres capítulos se consagran a la 
historia de las Taifas. El primero de ellos, « La fitna, 
moment clé d’une histoire islamique », se ocupa de 
los inicios del período y sintetiza la guerra civil que 
durante más de dos décadas (desde 1009 hasta 1031) 
desgarró el califato de Córdoba y que tenía su 
origen en una crisis político-militar. Resulta muy 
interesante la comparación que E. Tixier du Mesnil 
realiza con la fitna del siglo ix y cómo está es 
explicada por la cronística. La historiografía arabo-
islámica, representada por Ibn Ḥayyān (m. 1076), 
Ibn Bassām (m. 1147-1148), Ibn ʿIdhārī (m. ca. 1320) 
e Ibn Khaldūn (m. 1406), enfatizó la dimensión 
étnica del conflicto, concediendo un diferente 
protagonismo a los beréberes en el enfrentamiento. 
Esa visión condujo a arabistas como Reinhart Dozy 
(m. 1883) y Évariste Lévi-Provençal (m. 1956) a 
consagrar una clasificación tripartita de las taifas 
surgidas tras el colapso cordobés: unas de origen 
árabe o andalusí, otras eslavas y, finalmente, algunas 
fundadas por beréberes norteafricanos. Esta 
categorización es criticada en el siguiente capítulo, 
« Le beau xie siècle », optando por la historia política 
como solución a través de las historias de los 
norteafricanos Ibn ʿIdhārī e Ibn Khaldūn. Una de las 
principales problemáticas, como bien se señala, con la 
que tuvieron que lidiar los gobernantes de la centuria 
fue con la ausencia de un califa unánimemente 
reconocido, debiendo encontrar formas de preservar 
la memoria de lo que F. Clément denominó « l’imām 
fictif » a través de las acuñaciones y las titulaciones. 
Asimismo, para E. Tixier du Mesnil fue en este 
período cuando se constituyó « le peuple andalou » 
con una identidad vinculada a la alta cultura y a 
notables logros intelectuales. Sin embargo, tal y como 
se explica en el capítulo sexto « La fin des Taïfas », la 
dinámica del siglo estuvo marcada por la presión 

expansionista de los reinos y condados cristianos del 
norte peninsular, aprovechando la debilidad militar 
de las taifas. Los gobernantes se vieron forzados a 
recurrir al pago de tributos, las parias, para frenar 
lo que E. Tixier du Mesnil denomina Reconquista, 
un término tremendamente problemático y 
cuestionado por parte de la historiografía. Con todo, 
la caída Toledo en 1085 convenció a varios soberanos 
de la necesidad de recurrir al pujante Imperio 
almorávide, en el norte de África, para frenar a los 
cristianos. Estos últimos, tras apreciar la incapacidad 
taifa para defender el territorio, decidieron, con el 
apoyo de los ulemas, derrocar a los gobernantes e 
incorporar al-Andalus a sus dominios.

Abordada la historia política, la obra se adentra 
en el entramado cultural de las taifas en los 
dos últimos capítulos, « Panorama intellectuel 
d’al-Andalus au xie siècle » y « Des cours et des lettrés, 
une typologie savante d’al-Andalus ». No resulta 
nada sencillo intentar establecer líneas de exposición 
claras y definidas en medio de una auténtica « âge 
d’or » intelectual, un océano de variada producción 
cultural: diccionarios geográficos como el de al-Bakrī 
(m. 1094), crónicas como la de Ibn Ḥayyān, diversas 
obras de polígrafos como Ibn Ḥazm (m. 1064) y 
otras muchas composiciones de eruditos, poetas y 
literatos. En esa búsqueda de patrones explicativos 
que capten estas complejas realidades político-
culturales, E. Tixier du Mesnil, distingue entre ciencias 
religiosas y profanas y se pregunta si se puede hablar 
de un « sunni revival » en al-Andalus, usando como 
ejes directores las obras del cadí Ṣāʿid al-Andalusī 
de Toledo (m. 1070), Ibn Ḥazm y al-Shaqundī 
(m. 1232) con su Risāla fī faḍl al-Andalus. Para 
lograr captar mejor las implicaciones regionales de 
todo ello, combinando de nuevo política y cultura, 
E. Tixier du Mesnil, traza una tipología geográfica de 
cortes eruditas en el último capítulo. Empieza por 
Córdoba, cuya « abolición » como centro determinó 
la fuga de intelectuales a otros centros de poder. 
A continuación, prosigue con el este, Sevilla y las 
marcas. Se establece, por consiguiente, una división 
entre las actividades intelectuales de taifas como la 
de Sevilla, que privilegió la poesía, y las de Toledo 
y Zaragoza, que promocionaron las matemáticas y 
la astronomía, sin olvidar la de Denia y los estudios 
coránicos. Todo esto muestra, como bien se señala 
en el libro, que la cultura constituía un elemento 
nuclear en los distintos proyectos legitimadores de 
las taifas, mostrando una mayor o menor adhesión 
al recuerdo del califato omeya a través del patrocinio 
de las artes, la ciencia y la literatura.

La monografía de E. Tixier du Mesnil, en 
definitiva, aporta nuevas ideas y reflexiones 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Emmanuelle Tixier Du Mesnil: Savoir et pouvoir en al-Andalus au xie siècle, recensé par Alejandro Peláez Martín
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 113

III. Histoire et historiographie

interesantes para seguir estudiando e investigando 
este complejo y decisivo período de la historia 
andalusí. Con todo, no se puede dejar de señalar la 
ausencia de algunos elementos. Uno de ellos tiene 
que ver con los mapas, ya que solo hay uno y ese se 
centra en el retroceso territorial del dominio islámico 
en la Península. Habría sido útil, al menos, incluir 
otro con la fragmentación andalusí y las diferentes 
taifas que hubo durante el siglo xi. Asimismo, pese 
a que Ibn ʿIdhārī e Ibn Khaldūn son historiadores 
fundamentales para trabajar sobre esta centuria, 
habría sido igualmente interesante añadir a Ibn al-
Khaṭīb (m. 1375) como otro de los autores a la hora 
de estructurar la historia política, ya que es uno de 
los cronistas que más información recoge sobre 
las taifas. Por último, se debe también señalar que, 

en ocasiones, resulta difícil localizar, en el listado 
bibliográfico ubicado al final del libro, la literatura 
secundaria utilizada, dado que algunas referencias 
no se incluyen. Además, se observa la ausencia 
de algunas aportaciones fundamentales sobre el 
califato ḥammūdí (Manuel Acién, Almudena Ariza y 
María Dolores Rosado Llamas) o sobre las relaciones 
entre poder y cultura (Manuel Acién, Shahab Ahmed 
y Miquel Forcada). Esto no dejan de ser sugerencias 
que en nada desmerecen lo que, sin duda, constituye 
un libro decisivo para cualquiera que busque 
aproximarse a la época de los reinos de taifas, así 
como a las relaciones entre saber y poder.

Alejandro Peláez Martín 
Université de Constance (Allemagne)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Emmanuelle Tixier Du Mesnil: Savoir et pouvoir en al-Andalus au xie siècle, recensé par Alejandro Peláez Martín
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

