
1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 11

Bo Utas (ed.) 
Persian Prose

Londres, I.B. Tauris (A History of Persian 
Literature, V) 
2021, i-xix + 562 p., index 
ISBN : 9781845119065

Mots clés :  manuels de chancellerie, inshā’, miroirs 
des princes, pand, andarz, naṣīḥat, akhlāq, cosmogra-
phies, encyclopédies, médecine, traités d’agriculture, 
calligraphie, historiographie persane, littérature 
hagiographique, narrateurs professionnels, naqqāls, 
littérature populaire, prose persane classique, prose 
persane moderne, nouvelles

Keywords:  Chancellery Manuals, inshā’, Mirrors for 
Princes, pand, andarz, naṣīḥat, akhlāq, Cosmographies, 
Encyclopaedies, Medicine, Agricultural Treaties, 
Calligraphy, Persian Historiography, Hagiographical 
Literature, Professional Narrators, naqqāls, Popular 
Literature, Persian Prose, Persian modern Prose, 
Novels

Ce volume s’inscrit dans la série A History of 
Persian Literature fondée par Ehsan Yarshater, dont 
le premier volume, General Introduction to Persian 
Literature a été publié en 2009. Depuis, d’autres 
ouvrages dans le domaine de la littérature persane en 
prose ont été publiés, comme par exemple en 2012, 
Persian Historiography (voir Bulletin critique des 
Annales islamologiques, 2016) et, en 2018, Persian 
Prose from Outside Iran. The Indian Subcontinent, 
Anatolia, Central Asia, and in Judeo-Persian. Cet ou�-
vrage, Persian Prose, se compose de dix chapitres pré-
cédés d’une introduction (p. xxi-xxxiii) dans laquelle 
l’éditeur, Bo Utas, discute le concept de « littérature » 
en contexte persan, avant de, brièvement, présenter 
le contenu des différents chapitres. B. Utas (p. xxi-
xxi) explique que le concept européen de « litté�-
rature » a pour équivalent, en persan moderne, le 
terme adabiyyāt, un pluriel collectif renvoyant au 
terme adab de l’arabe classique et du persan pour 
désigner : la politesse, la civilité, l’éducation raffinée, 
l’étiquette. En persan classique ancien, adab était 
interchangeable avec farhang (fortement coloré par 
le concept sassanide de frahang), un terme utilisé 
pour « bonne éducation », incluant les « arts libé-
raux » avec des pratiques comme l’équitation, le jeu 
de polo, le jeu d’échec et le jaquet. Peu à peu, farhang 
a fini par désigner la culture. L’autre terme central 
dans le persan classique qui induit l’idée de littérature 
est sokhan, pas au sens strict du terme « mot », mais 
le « mot par excellence », c’est-à-dire une définition 

neutre du concept de littérature, à savoir des textes 
écrits dans un beau langage.

Le chapitre 1 « A Medieval Nexus: Locating 
Enshâ’ and Its Ontology in The Persianate Intellectual 
Tradition, 1000-1500 » (p. 1-96) est rédigé par Colin 
Mitchell. Il propose une présentation chronolo-
gique du développement de l’écriture des inshâ’ 
(lettres, papiers ou documents officiels) en quatre 
périodes : 1) « Locating Enshâ’ in the Formative 
Islamic Period (8th-11th Centuries), 2) « Continuity 
and Challenge: The Saljuq and Khwarazmian Era 
(1100-1200), 3) « Innovative Impulses: The Mongol Era 
(1250-1400) », 4) « Retranchement and Replication: 
The Timurid Period (1400-1500). C’est au cours de la 
première période, que s’est développé l’art épistolaire 
des scribes. Le premier traité à l’usage des scribes (Risāla 
ilā l-kuttāb) a été composé vers 750 par ‘Abd al-Ḥamīd 
al-Kātib. Ce texte est considéré comme le début de la 
prose arabe avec un intérêt pour l’écriture épistolaire et 
la culture des secrétaires. Néanmoins, c’est Ibn al-Mu-
qaffa‘ (m. 757) qui est, avec son al-Adab al-kabīr dédié 
à l’art des secrétaires, considéré comme le maître dans 
le domaine de la prose arabe. Cette période coïncide 
avec l’introduction du papier qui a conduit à ce que, 
selon C. Mitchell, la Umma musulmane devienne un 
« calligraphic state » (p. 7). Il n’est pas faux de dire aussi 
que les Arabes ont une prédilection pour la poésie et 
l’art oratoire, qui se sont manifestés dans l’utilisation 
de la prose rimée (saj‘). Sous les Bouyides, la science 
épistolaire a continué à se développer avec une in-
fluence grandissante de la science de la rhétorique (‘ilm 
al-balāgha) que le Asrār al-balāgha de ‘Abd al-Qāhir 
al-Jurjānī (m. 1078), par exemple, illustre parfaitement.

C. Mitchell présente les quatre principaux textes 
composés au cours des xiie et xiiie siècles. Les plus 
célèbres sont le Dastūr-i dabīrī rédigé en 585/1190 par 
Muḥammad Mayhanī (m. ca. 576/1180) et le Arā’is 
al-khavātir va nafā’is al-navādir de Rashīd al-Dīn 
Vaṭvāṭ (m. 1182-83). Le Dastūr-i dabīrī est le meilleur 
exemple d’un manuel d’inshā’ visant à assister les 
scribes dans les chancelleries persanophones. Ce 
texte effectue une transition de la science épistolaire 
arabe vers le persan. Rashīd al-Dīn Vaṭvāṭ a organisé 
sa propre collection d’inshā’ sur une base linguistique 
avec les inshā’ en arabe dans la première section et 
des inshā’ en persan dans la seconde section. Il fait 
une large utilisation de la prose rimée, le saj‘, des 
citations coraniques et des hadiths prophétiques. 
Dans l’introduction, il se présente comme le « roi des 
scribes » et le « maître des deux éloquences », pro-
bablement une référence au Coran et à la rhétorique 
arabe, selon C. Mitchell (p. 32-33).

Parmi les ouvrages rédigés à l’époque mongole, le 
plus célèbre est, sans aucun doute, le Dastūr al-kātib 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 12

fī ta‘yīn al-marātib de Muḥammad b. Hindūshāh 
Nakhjavānī (m. après 1366). Nakhjavānī se présente 
comme celui qui veut rénover la science des secré-
taires : « for every new thing there comes a joy of 
renewing its way ». Bien que Nakhjavānī s’intéresse 
principalement à établir une typologie des docu�-
ments administratifs, il cherche également à décrire la 
société. Il recense les titulatures des différentes classes 
de la société et la variété des positions (rois, sultans 
émirs, jusqu’aux plus petites classes). On trouve 
dans le Dastūr al-kātib un inventaire des espaces 
politiques et religieux (bâtiments administratifs, 
cours de justice, chancelleries, marchés, madrasas, 
mosquées, khānaqāh, petites villes et villages). En ce 
sens, l’ouvrage de Nakhjavānī est sans équivalent. Il 
faut aussi signaler sa volonté de traduire en persan 
la poésie arabe des premiers siècles de l’islam. La 
période mongole a vu une profonde réorientation 
dans le domaine des inshā’ avec la présence d’un 
discours d’éthique politique teinté de concepts hel-
lénistiques et de l’Iran préislamique.

C. Mitchell considère la période timouride 
(1400-1500) comme une période de « retrenchment » 
et de « replication ». Ces souverains turciques adop�-
tèrent, comme les Saljuqs et les Mongols, la langue 
persane et la culture à travers « an overall synthesis 
of ancien Iran notions of absolute kingship, Turco-
Mongol conceptions of corporate sovereignty, and 
the relatively well-formed orthodoxy and legalism 
of Arabo-Islamic culture » (p. 65). Après la mort 
de Tamerlan, les règnes de Shāh Rukh (1411-1447) 
et de Sultān Ḥusayn Bāyqarā (1469-1506) ont vu 
un renouveau socio-économique au Khorassan, au 
Khwarazm et en Asie centrale qui s’est traduit par 
la reprise des activités agricoles autours des villes et 
des villages (1). Colin Mitchell présente trois ouvrages 
importants pour cette période. La Risāla-yi qavānīn, 
est rédigée par Mu‘īn al-Dīn Muḥammad Zamchī 
Isfizārī (m. 1510), secrétaire d’un notable de la cour 
de Sultān Ḥusayn Bāyqarā. L’introduction de la Risāla 
montre que Isfizārī avait une forte inclination envers 
un soufisme teinté d’orthodoxie, caractéristique 
de cette époque. Le Makhzan al-inshā’ de Ḥusayn 
Vā‘iẓ Kāshifī (m. 1504-5) évoque le Dastūr al-kātib 
de Nakhjavānī et sa prédisposition pour déterminer, 
selon Colin Mitchell, « a model Perso-Turco-Islamic 
state » (p. 80). Dans son introduction, Kāshifī dit que 
le scribe doit être familier de la littérature et de la 
langue arabe. Le scribe doit connaître les différentes 

(1)  Voir à ce sujet les nombreux travaux de Maria Subtelny, en 
particulier, Le monde est un jardin. Aspects de l’histoire culturelle de 
l’Iran médiéval, Paris, 2002, et Timurids in Transition. Turko-Persian 
Politics and Acculturation in Medieval Iran, Leyde, Brill, 2007.

strates de la société afin de décrire chaque personne 
selon son véritable statut. On retrouve ici les préoc-
cupations de Nakhjavānī. Kāshifī qui divise la société 
en trois catégories. La plus sublime (a‘lā) comprend 
le sultan, les émirs, les gouverneurs, les vizirs et les 
personnels de l’administration. La plus honorée 
(ashraf) inclut les sayyids, les cadis, les cheikhs, les 
hommes de lettres, etc. La troisième, le groupe du 
milieu (awsat) est celui des notables de province, des 
chefs des tribus, des marchands et des chefs féodaux. 
Si Kāshifī s’inspire de la classification de Nakhjavānī, il 
s’inscrit également dans une longue lignée de miroirs 
des princes, comme les Akhlāq-i Nāṣirī de Ṭūsī, le 
Siyāsat nāma de Niẓām al-Mulk et les Akhlāq-i Jalālī 
de Davānī. À l’époque de Kāshifī, l’inshā’ était devenue 
une discipline de base pour le bureaucrate ordinaire. 
Il a reproduit une grande variété de textes tirés des 
ouvrages précédents. Comme l’a souligné Marie 
Subtelny dans un article publié en 2003 dans Iranian 
Studies : « Kashefi set for himself a mission to assemble 
and transmit the cultural patrimony of his age. » Le 
genre de l’inshā’ persan, depuis sa genèse à l’époque 
saljuqide (Mayhanī, Juvaynī, Baghdādī), et son éla-
boration pendant la période mongole (Ibn-i Zakī, 
Nakhjavānī, Khwārī), était un espace d’expression 
qui permettait de contribuer au débat en cours sur 
l’orthodoxie, l’orthopraxie, la philosophie et la théo-
sophie, au niveau le plus profond.

L. Marlow est l’auteure du chapitre 2 « Advice 
Literature » (p. 97-145). Elle débute ce chapitre en 
donnant la traduction des différents termes utilisés 
dans les discours de conseils. Elle cite le terme persan 
andarz, « conseil », et son proche synonyme pand et 
naṣīḥat (d’origine arabe). Le terme akhlāq, lui aussi 
d’origine arabe, signifie « disposition morale », et par 
extension, éthique. Les termes kherad et ḥekmat, 
« sagesse », dénotent également une maxime ou un 
aphorisme moral. Dans le contexte de la littérature de 
conseils, adab fait référence à un modèle de conduite 
appropriée, exemplaire.

Ce chapitre s’intéresse à quatre catégories 
de textes : 1) les sentences individuelles ou les 
collections de sentences, 2) les collections et les 
cycles de récits, 3) les miroirs des princes, 4) les traités 
philosophiques sur les sujets éthiques. Néanmoins, 
ces quatre catégories ne sont pas séparables les unes 
des autres. Les deux premières catégories forment 
des répertoires auxquels les auteurs d’ouvrages de 
conseils ont puisé. Le célèbre poète de Chiraz, Sa‘dī 
(m. 1292), est souvent présenté comme celui qui a 
exprimé de la plus parfaite manière la morale persane, 
dans le Būstān et le Gūlistān.

Dans le paragraphe intitulé « Continuities and 
Interactions Among the Pahlavi, Arabic, and Persian 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 13

Advisory Literatures », L. Marlow explique que 
Ibn al-Muqaffa‘ (m. ca. 757), Abān-i Lāhiqī (m. 815), 
Rayhānī (m. 834) et Sahl b. Hārῡn Rāhaveyh (m. 830) 
ont traduit et adapté beaucoup de textes sassanides 
en arabe. La langue arabe, dit-elle, fut, de fait, un 
médium commun pour la réception et la diffusion 
d’un vaste répertoire de sentences et d’aphorismes. 
Des textes sanskrits, grecs et syriaques sont aussi 
traduits en arabe. La version arabe d’un livre de 
conseils sassanide, le Ahd-i Ardashir (« Testament 
d’Ardashir ») a largement circulé et a été intégré dans 
toutes les anthologies et ouvrages de littérature de 
conseils. Un autre texte d’époque sassanide, le Tansar-
nāma (« Lettre de Tansar ») a également été traduit 
en arabe par Ibn al-Muqaffaʿ (2). Ce dernier est aussi 
le transmetteur, en arabe, d’un autre texte majeur 
de la littérature de conseil de cette période, le Kalile 
va Demne, collection de fables allégoriques mettant 
en scène des animaux. L’ouvrage dérive en partie du 
Pancatantra indien qui avait été traduit en pahlavi 
à la période sassanide. Le passé préislamique a ainsi 
largement contribué à la formation de la littérature 
persane de conseils, non seulement de manière 
directe à travers les traductions, mais aussi comme 
un vecteur de signification symbolique avec l’idée de 
sagesse sous-jacente au concept de conseil. 

L. Marlow fait remarquer que beaucoup de 
collections de récits édifiants, comme le Būstān et 
le Gūlistān de Sa‘dī, furent dédicacés à des person-
nages politiques. Elle cite le cas du Sindbād-nāma 
de Muḥammad Ẓāhirī Samarqandī qui est dédié 
au souverain karakhanide Abū l-Muẓaffar Kilich 
Tamghāch Khān (r. 1161-71). Ẓāhirī met l’accent sur la 
complémentarité entre la loi prophétique et la justice 
royale, le savoir religieux et la sagesse expérimentale, 
la prophétie (nubuvvat) et le pouvoir (salṭanat), le 
leadership (riyāsat) et la gouvernance (siyāsat). 

La littérature de conseils aux princes joue un rôle 
important dans les interactions entre l’arabe et le per-
san, de même qu’avec le turk. Avant la composition, à 
la fin du xie siècle, du Qabūs-nāma (1082), le premier 
miroir des princes rédigé en persan par Key-Kāvus, le 
souverain ziyaride du Gurgan, le Kutadgu bilig (« Sagesse 
de la gloire royale »), avait été composé en turk à 
Kashghar en 1069. Il est dédié au souverain karakhanide 
Taghach Kara Bughra Khan (r. 1074-1102). Ces ouvrages, 
rédigés dans les régions orientales de l’Iran, reflètent 
un environnement façonné par les concepts persa-
no-islamiques de culture politique. L. Marlow décrit 

(2)  Sur ce transfert de la littérature de conseil sassanide, voir 
Charles-Henri de Fouchécour, Moralia. Les notions morales dans 
la littérature persane du 3e/19e au 7e/13e siècle, Paris, Recherche 
sur les civilisations, 1986, p. 19-112.

également les célèbres ouvrages de Niẓām al-Mulk 
(m. 1092), le Siyar al-mulūk, dédié au sultan saljuqide 
Malik-Shāh, et le Naṣīḥat al-mulūk de Ghazālī, aussi 
composé pour un souverain saljuqide, Muḥammad 
b. Malik-Shāh (r. 1105-1118), ou son frère, Sanjar 
(r. 1097-1157). Les miroirs des princes témoignent, 
comme la littérature d’inshā’, de l’importance de la 
période saljuqide dans la formation de la culture per-
sane. Des miroirs des princes virent également le jour à 
l’époque des sultans saljuqides d’Anatolie. Les auteurs 
de ces textes étaient souvent des Iraniens qui avaient 
immigré en Anatolie à la suite de l’arrivée des Mongols 
en Iran. On peut citer l’exemple de Najm al-Dīn Dāya, 
un soufi de la ṭarīqa kubraviyya qui s’établit à Kaysari 
en 1221 où il rédigea le Mirṣād al-‘ibād qui comporte 
cinq parties. La troisième concerne la conduite des rois, 
notamment leur comportement envers différentes 
catégories de la société : vizirs, homme de plume, 
gouverneurs, lettrés (juristes et prédicateurs), chefs 
de village, paysans, marchands, artisans. 

De nombreux ouvrages de conseils furent 
rédigés à la période ilkhanide et dédiés à des petits 
souverains locaux. Nuṣrat al-Dīn Aḥmad, l’atabek 
du Lur-i Buzurg en Iran méridional, était considéré 
comme un souverain juste et sage. Shams al-Dīn 
‘Abd al-Laṭīf, le petit-fils de Rūzbihān Baqlī, lui a dédié 
le Rūḥ al-jinān. Outre la biographie édifiante de son 
aïeul, ce texte contient un ensemble de « conseils 
au prince ». Nuṣrat al-Dīn Aḥmad y est qualifié de 
« Sultan glorifié », « Juste du monde » et « Héritier 
du royaume des Kayanides ». Shams al-Dīn ‘Abd al-
Laṭīf considère l’atabek du Lur-i Buzurg comme un 
prince aussi glorieux que les souverains de la Perse 
antique (3). Un autre miroir des princes, le Tuhfa (« Le 
présent ») rédigé par Sharaf Faḍl Allāh b. ‘Abd Allāh 
Qazvīnī, est également dédicacé à Nuṣrat al-Dīn 
Aḥmad, mais ce dernier est seulement qualifié de roi 
de l’islam et refuge du peuple de la foi, sans l’associer 
aux rois de l’Iran ancien. On peut également citer le 
Tārīkh-i Vaṣṣāf qui contient un miroir rédigé dans la 
tradition soufie adressé au sultan ilkhanide Öljeitü 
(r. 1304-1317). Ces petits miroirs illustrent la double 
identité de la culture royale persane fondée à la fois 
sur son passé glorieux antique et l’islam dans sa 
dimension spirituelle (4).

(3)  D. Aigle Fārs under The Mongols. Ilkhanid Administrators 
and Persian Notables in Fārs, Londres, Tauris, 2024, p. 136-137.
(4)  On trouvera des éléments intéressants sur les modèles 
de royauté dans différents univers culturels dans A Critical 
Companion to the ‘Mirrors for Princes’ Literature, N.-L. Perret 
et S. Péquignot (eds.), Leyde, Brill, 2023. Voir en particulier les 
contributions de M. Abbès, D. Aigle et L. Marlow.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 14

Le xiiie siècle fut témoin du développement 
des traités éthiques (akhlāq) qui se fondent sur la 
science de la philosophie pratique (ḥikmat-i ‘amalī). 
Cette science développe la division des quatre vertus 
cardinales (sagesse, courage, tempérance et justice) 
établies sur les divisions platoniciennes de l’âme. C’est 
Naṣīr al-Dīn Ṭūsī qui, avec ses Akhlāq-i Nāṣirī com-
posés en 1235, a donné la forme définitive des traités 
d’éthiques en persan. Cette tradition s’est poursuivie 
à la période post-mongole avec les Akhlāq-i Jalālī 
(ca. 1475) de Davānī. Ce dernier fut influent sous les 
Aq Qoyunlu et dédia son ouvrage à Uzun Ḥasan. En 
invoquant les succès militaires d’Uzun Hasan, son 
respect de la loi divine et sa justice, Davānī a justifié, 
dans les Akhlāq-i Jalālī, les revendications du sultan 
en matière de souveraineté légitime. Ḥusayn Vā‘iẓ 
Kāshifī lui aussi se réfère aux Akhlāq-i Nāṣirī dans son 
traité d’éthique, Akhlāq-i Muḥsinī (1501-1502), dédié 
au fils de Sulṭān Ḥusayn Bāyqarā. Parmi les thèmes 
traités par Kāshifī on trouve la sincérité, la gratitude, 
la croyance en Dieu, la modestie, la justice, la piété, 
la compassion, etc. Il faut souligner l’importance 
majeure des Akhlāq-i Nāṣirī de Naṣīr al-Dīn Ṭūsī dont 
la tradition fut perpétuée à la cour des Moghols en 
Inde. L. Marlow fait remarquer que la transmission 
des textes de l’époque sassanide dans les premiers 
miroirs des princes et la littérature des akhlāq est res-
tée significative, en Iran, jusqu’aux xviiie et xixe siècles. 
Certains textes ont clairement bénéficié d’un lec-
torat continu et d’une large circulation comme en 
attestent, non seulement le nombre important de 
manuscrits mais, aussi, par les traductions, les adap-
tations réalisées par les auteurs postérieurs.

Le chapitre 3 « Resâle, Maqâle, and Ketâb: An 
Overview of Persian Expository and Analytical Prose » 
(p. 146-216) traite d’une variété de textes désignés 
par trois termes, d’origine arabe, qu’Ali Gheissati 
(p. 149-150) définit les uns par rapport aux autres. Le 
terme maqāle fait référence à un texte plus court que 
resāle qui, lui-même, désigne un texte plus court que 
ketāb. Il existe aussi un terme tiré de l’arabe, lāyehe 
(souvent utilisé sous sa forme plurielle, lavāyeh), qui 
fait référence à un court texte méditatif. Par compa-
raison avec les trois autres termes, lāyehe est le plus 
court des textes en prose. Ces textes, qui traitent 
de sujets très variés, dépendent, de nouveau, des 
modèles arabes par leur usage des dispositifs rhéto-
riques, d’un langage élaboré et des récits utilisés. Ali 
Gheissari passe en revue les textes de la période clas-
sique, safavide et poste-safavide dans les domaines 
de la philosophie et de la mystique. Il donne, dans 
certains cas, de larges extraits en persan des textes 
présentés et commentés. La progression importante 
de l’imprimerie au xixe siècle a favorisé la production 

et la publication d’un grand nombre de textes dans 
différentes branches du savoir. Ali Gheissari avance 
l’hypothèse que les avancées technologiques, ainsi 
que l’accroissement de l’éducation et de la commu-
nication, ont eu des implications dans la production 
de textes dans de nouveaux champs du savoir. Au 
xxe siècle, les textes qui traitaient essentiellement 
de philosophie, ont été remplacés par un corpus 
diversifié d’ouvrages très hétérogènes portant sur 
l’analyse historique et les théories sociales.

Les ouvrages scientifiques font l’objet du cha-
pitre 4 « Science in Persian » (p. 217-273) rédigé par 
Ziva Vesel avec la collaboration de Sonja Brentjes. 
Les auteures montrent, à partir d’exemples précis, 
l’importance de la part littéraire dans les textes 
scientifiques. Selon les classifications médiévales, la 
littérature savante est divisée entre les « sciences 
traditionnelles » (‘ulūm-i naqlī) et les « sciences 
rationnelles (‘ulūm-i ‘aqlī). Les sciences traditionnelles 
ont été élaborées durant la période islamique, elles 
regroupent la linguistique, les sciences arabes, les 
sciences religieuses et l’histoire. Les sciences ration-
nelles, héritées des Sassanides, des Grecs et des 
Indiens de la période préislamique, ont été transmises 
en grande partie par la philosophie pratique aristo-
télicienne (éthique, économie, politique) et la philo-
sophie théorique (logique, mathématiques, physique, 
métaphysique). Dans ce chapitre, sont présentés les 
encyclopédies et les cosmographies. On peut citer le 
Mafātīḥ al-‘ulūm, achevé en 976 par Abū ‘Abd Allāh 
Khwārazmī pour le souverain samanide Nūḥ II. Il est 
intéressant de signaler que ce texte a servi de modèle 
pour des auteurs postérieurs. Le Maqālīd al-‘ulūm, 
qui définit les termes techniques arabes, fut rédigé 
peu après 1358 à Chiraz par un auteur anonyme. Il 
suit la même structure que le Mafātīḥ al-‘ulūm de 
Khwārazmī (5).

Le classement dans ces encyclopédies suit la 
division des sciences définie par Avicenne. C’est 
particulièrement le cas pour le Jāmi‘ al-‘ulūm de 
Fakhr al-Dīn Rāzī (m. 1210). Les sciences physiques 
s’intéressent à la météorologie, à savoir l’étude des 
phénomènes atmosphériques (pluie, neige, orages, 
vents, inondations, etc.), la formation des montagnes, 
des rivières et les tremblements de terre. La miné-
ralogie, la botanique, la zoologie et la géographie 
font également partie des sciences physiques. Il faut 
souligner l’intérêt des Iraniens, depuis la période pré-
islamique, pour les traités d’agriculture. Le Varz-nāme 

(5)  Il est dédicacé à Shāh Shujā‘ (m. 1384), le prince muzaffaride 
de Chiraz, voir Keys to the Sciences (maqālīd al-‘ulūm). A Gift for 
the Muzaffaride Shāh Shujā‘ on the Definitions of Technical Terms, 
éd. Gholamreza Dadkhah et Reza Pourjavady, Leyde, Brill, 2020.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 15

rédigé sous les Samanides comporte des passages 
de l’agronome grec, Cassianus Bassus (xe s.). Le plus 
célèbre des traités d’agriculture, Āthār va ehyā’, fut 
composé à l’époque ilkhanide, il est attribué à Rashīd 
al-Dīn Faḍl Allāh, le célèbre ministre et historien de 
Ghazan Khan. En conclusion, Z. Vesel et S. Brentjes 
(p. 265) disent que la plupart des textes scientifiques 
persans ont une valeur littéraire certaine, ils sont 
agréables à lire et contiennent des informations sur 
le contexte de rédaction des ouvrages ainsi que des 
anecdotes historiques.

Le court chapitre 5 « Calligraphy » (p. 274-278), 
écrit par Francis Richard, s’intéresse aux traités de 
calligraphie. Il dit « écrire est un art, mais aussi une 
science ». Les traités de calligraphie établissent 
des règles d’écriture, mais ils ont aussi des qualités 
littéraires. L’exemple le plus ancien, en persan, est 
le Rāḥat al-ṣudūr de Rāvandī, composé vers 1204-
1205 et dédicacé à Ka Khusraw, le sultan saljuqide 
d’Anatolie. Quelques années après la disparition 
en 1394 de Faḍl Allāh Astarābādī, le fondateur du 
mouvement ésotérique houroufi (ḥurūfī), est appa-
rue une doctrine qui donne aux lettres une valeur 
religieuse, certains traités de calligraphie furent, ainsi, 
influencés par le soufisme. Aḥmad b. Suhrawardī 
(m. ca. 1331), célèbre calligraphe du xive siècle, était 
vraisemblablement le petit-fils de Shiḥāb al-Dīn 
Suhrawardī, le fondateur de l’ordre soufi suhrawar-
diyya. La relation entre lignage soufi et calligraphie est 
illustrée par un traité, le Tuḥfat al-muḥibbīn, composé 
en 1454 par Sirāj Shīrāzī. Il dit que son maître fut 
Ṣadr al-Dīn Rūzbihān, descendant de la cinquième 
génération de Rūzbihān Baqlī, le fondateur de la 
rūzbihāniyya. Le vocabulaire et le style utilisés font 
appel aux concepts des écrits de Rūzbihān Baqlī (6). 
Les ouvrages de calligraphie traitent d’autres aspects 
des arts du livre comme les encres, la fabrication du 
papier, l’enluminure et la reliure. Le Gūlistān-i hunar 
de Qāḍī Munshī Qumī, qui comprend les biogra-
phies de nombreux calligraphes, est le plus célèbre 
des traités de calligraphie en persan ; il fut composé 
vers 1606 et l’on peut dire que le xvie siècle fut l’âge 
d’or pour ce type de littérature.

Dans le chapitre 6 « Considerations on Literary 
Aspects of Persian Historiography » (p. 279-338), Bert 
Fragner s’interroge la littérarité de l’historiographie 
persane, une question déjà abordée par Marilyn 
Robinson Waldman (1943-96) et Julie Scott Meisami 
dans de nombreuses publications. B. Fragner discute 

(6)  Les établissements soufis étaient quelques fois des 
scriptorium pour la copie de manuscrits, voir D. Aigle, Saints 
hommes de Chiraz et du Fārs. Pouvoir, société et lieux de sacralité 
(xe-xve s.), Leyde, Brill, 2023, p. 231-236.

les arguments avancés par les chercheurs pour ou 
contre une lecture littéraire des textes historiques 
persans. Le chef de ce mouvement en Iran fut, le 
poète et politicien, Malek al-Sho‘arā Bahār (m. 1951) 
qui a maintenu l’idée que les chroniques devaient être 
lues comme des ouvrages littéraires par les spécia-
listes de littérature et comme des sources historiques 
par les historiens. Les chercheurs européens (B. Spuler, 
J. Sauvaget et B. Lewis), quant à eux, s’appuyant sur le 
Tārīkh al-rusul wa l-mulūk de Ṭabarī, ont affirmé que 
l’historiographie persane dépendant des modèles 
arabes. Néanmoins, la version persane de l’ouvrage 
de Ṭabarī par Bal‘amī traduit une approche iranienne 
de l’écriture de l’histoire avec une tendance à la 
narration des faits plutôt qu’une approche anna-
listique. B. Fragner cite comme exemple le Mujmal 
al-tawārīkh wa l-qiṣaṣ, composé, vers 1126, par un 
auteur anonyme qui montre une prédilection des his-
toriens pour l’usage des histoires (qiṣas, pl. de qiṣṣa). 
L’autre modèle qui a influencé l’écriture de l’histoire 
en Iran est celui du « Livre des rois » (Shāh-nāma) 
de Ferdawsī, considéré comme l’épopée nationale 
persane antique. Ces chroniques versifiées ont contri-
bué à intégrer les Mongols dans la culture iranienne, 
notamment à travers la fonction de lecteur du Shāh-
nāma, établie par Ghazan Khan à côté de celle de lec�-
teur de Coran (7). Le Shāh-nāma-i Chingīzī de Shams 
al-Dīn Kāshānī, fut commandité par Ghazan Khan ; il 
repose sur les faits historiques rapportés par Rashīd 
al-Dīn dans le Jāmi‘ al-tawārīkh, mais il s’inspire, du 
point de vue stylistique, de Ferdawsī. On peut égale-
ment citer le Ghāzān-nāma, composé par Nūr al-Dīn 
Muḥammad Azhdārī après la chute des Ilkhans, qui 
donne une vision légendaire des Mongols d’Iran. 
Dans les siècles qui ont suivi la période timouride, 
depuis les Safavides jusqu’aux Qajars, on trouve des 
modèles historiographiques très diversifiés, notam-
ment avec les historiens d’origine turke, comme 
Ḥasan Beg Rumlu (m. 1531) et Iskandar Beg Munshī 
(m. ca. 1632). En conclusion, B. Fragner fait remarquer 
que, dès le début, l’influence des traditions épiques et 
narratives d’origine préislamique sur l’historiographie 
persane a été prédominante.

Dans le chapitre 7 « Biographical Writing: 
Tadhkere and Manâqeb » (p. 339-378), Paul Losensky 
présente deux genres en relation avec les biographies 
de différentes catégories de personnages. Les tad-
hkere sont avant tout des recueils rassemblant les 
biographies de leaders religieux, de cheikhs soufis, 

(7)   Assadollah-Souren Mélikian-Chirvani, « Le livre des Rois, 
Miroir du destin », Studia Iranica, vol. 1/1 (1988), p. 33-34 ; Bert 
Fragner, Persophonie. Regionalität, Identität und Sprachkontakt 
in der Geschichte Asiens, Berlin, 1999, p. 59-61.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 16

de descendants du Prophète Muḥammad, mais 
aussi de poètes. Les tadhkere concernent un plus 
large éventail de personnages que les ouvrages de 
manāqeb dédiés à un seul personnage considéré 
comme particulièrement vertueux, en d’autres 
termes un saint homme. Genre littéraire édifiant, 
l’adab al-manāqeb relève du genre hagiographique. 
P. Losensky fait remarque que les tadhkere et les 
ouvrages de manāqeb s’inspirent de modèles arabes. 
Les ouvrages de ṭabaqāt pour les tadhkere et la sīra 
du Prophète pour les récits de manāqeb. Ce type 
de textes s’est rapidement développé en persan. 
Le premier recueil de biographies de saints en per-
san, la Tadhkerat al-awliyā’, fut rédigée par Farīd 
al-Dīn ‘Aṭṭār à la fin du xiie siècle. Dans la Tadhkerat 
al-awliyā’, ‘Aṭṭār a réuni des biographies de saints 
(dont une femme, Rābi‘a) choisis parmi les mys-
tiques des premiers siècles de l’Islam. Il intègre des 
méditations spéculatives, des légendes populaires, 
des anecdotes historiques et des aphorismes qui 
sont le produit d’une riche tradition intellectuelle 
et poétique. On remarque que les tadhkere ont des 
points communs avec les genres risāla et maqāla 
décrits par Ali Gheissari. On note une prolifération 
de tadhkere à la période timouride dont beaucoup 
sont encore inédits. Le Nafaḥāt al-uns de Jāmī est 
sans doute l’ouvrage en persan le plus célèbre de cette 
période ; il peut s’inscrire dans la filiation des Ṭabaqāt 
al-ṣūfiyya de ‘Abd al-Raḥmān Sulamī (m. 1021) à tra�-
vers la traduction en persan effectuée par ‘Abd Allāh 
Muḥammad Anṣārī (m. 1089). La Tadhkerat al-awliyā’ 
et le Nafaḥāt al-uns sont issus de la même tradition 
de compilation de vies de saints, où la parole sert 
de véhicule privilégié à l’enseignement. Néanmoins, 
ces deux ouvrages ont été conçus de manière très 
différente. Jāmī transmet des parcours de sainteté en 
accord avec l’orthodoxie religieuse d’Anṣārī, tandis 
que la vision de la sainteté de ‘Aṭṭār est plus person-
nelle : il considère que le Prophète et sa famille sont 
à la source de la spiritualité musulmane. Un autre 
ouvrage célèbre de l’époque timouride a été composé 
par, Fakhr al-Dīn ‘Alī Ṣafī, membre de la confrérie 
naqshbandie. Il s’agit du Rashaḥāt-i ‘ayn al-ḥayāt, 
daté de 1503, dont une grande partie est consacrée à 
Khwāja Ahrār. Le genre tadhkere s’est diffusé en Inde 
moghole, souvent appelé malfuzāt (enregistrement 
de discours oraux). Le prince Dārā Shikōh (m. 1659) 
est l’auteur de la Sakinat al-awliyā’, centrée également 
sur un cheikh important, Miyān Mīr, maître de la 
qādiriyya à Lahore.

De nombreux recueils de biographies s’in-
téressent aux poètes, comme, par exemple, la 
Tadhkerat al-sho‘arā de Dawlatshāh Samarqandī, 
composée en 1487, qui contient 140 biographies de 

poètes depuis Rudakī (m. 941) jusqu’à l’époque de 
l’auteur. On peut aussi citer le Dastur al-vuzarā’ de 
Khwāndamīr, dédié aux biographies des ministres, 
le Gūlistān-i hunar de Qaḍī Aḥmad Qumī, qui est 
un tadhkere de calligraphes et de peintres, composé 
vers 1606, et le Lubāb al-albāb de Muḥammad ‘Awfī, 
rédigé en Inde en 1221, qui recense des biographies 
de rois, de personnels administratifs et de poètes. 
Néanmoins, l’ouvrage biographique qui embrasse le 
plus vaste groupe social et de classes professionnelles 
est le Majālis al-mu’minīn de Nūr Allāh Shushtarī 
écrit entre 1585 et 1592. Cet ouvrage contient des 
biographies depuis l’époque du Prophète, non seu-
lement de soufis et de poètes (arabes et persans) 
mais, aussi, de savants religieux, de philosophes, de 
rois, de gouverneurs, de ministres et de calligraphes. 
Le critère de sélection n’est pas professionnel mais 
religieux. Tous ces personnages appartiennent, 
en principe, au chiisme. P. Losensky présente de 
nombreux autres tadhkira qui attestent la vitalité 
de ce genre dans la culture iranienne. Il termine en 
abordant la question de l’autobiographie, genre peu 
représenté avant l’époque contemporaine. On trouve 
quelques exemples dans l’Inde moghole, dont le 
plus célèbre est le récit des mémoires (Bābur-nāma) 
de Zahīr al-Dīn Bābur (m. 1530), le fondateur de la 
dynastie, qui a inspiré d’autres membres de la maison 
royale moghole. Il ressort de cet article que la plupart 
des écrits biographiques étaient, avant tout, fondés 
sur une appartenance à certains groupes sociaux, 
professionnels. Les capacités artistiques, les actions 
exemplaires, l’éloquence et les vertus faisaient, de 
même, partie des critères de sélection pour les 
auteurs de tadhkira et de manāqib.

Le chapitre 8 « Stories and Tales: Entertainment 
as Literature » (p. 379-454) est dévolu au riche 
répertoire des histoires et des contes appelés dāstān, 
qeṣṣe, revāyat et ḥekāyat. Mehran Afshari affirme 
que le « storytelling » iranien est une tradition orale 
fortement ancrée dans la culture persane. La nature 
des histoires qui circulaient au xe siècle est inconnue, 
mais de nombreux cycles d’histoire ont été mis 
par écrit aux périodes postérieures, probablement 
aux xiie et xiiie siècles. Ces versions écrites ont été 
copiées de sources écrites à partir de traditions orales. 
Au xiie siècle, deux groupes de narrateurs racontaient 
de longues histoires, d’une part, les animateurs de 
rue (ma’raka-gīrān) et, d’autre part, les narrateurs 
professionnels (naqqālān). Sous les Arsacides, à 
l’époque préislamique, il y avait des narrateurs appe-
lés gōsān (ménestrel) qui racontaient des histoires 
pour le grand public dans les rues, mais aussi à la cour 
royale avec accompagnement de musique. Il n’est 
cependant pas possible d’affirmer que les naqqālān 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 17

sont une émanation des gōsān. À partir des Safavides, 
le lieu d’exercice des naqqālān était les cafés ; cette 
profession devint très populaire. La majorité des 
cycles narratifs date de cette époque avec notam-
ment des cycles religieux chiites. Le « storytelling » 
remplissait la même fonction que le cinéma et la 
télévision aujourd’hui. Il y eut une large diffusion du 
Roman d’Alexandre (Iskandar-nāma), dont il existe 
des versions en arabe et en persan. M. Afshari attire 
l’attention sur le fait que la version persane est en 
relation étroite avec l’histoire achéménide légendaire 
et les cycles narratifs sur Dārāb (Darius) et son fils 
Fīrūz-Shāh.

Les histoires populaires, anecdotes et exempla 
sont décrits par Mehran Afshari dans le chapitre 9 
« Popular Anecdotes and Satire » (p. 455-480). Ces 
histoires et anecdotes sont orales, mais du point 
de vue historique, elles doivent être étudiées sous 
leur forme écrite. Elles sont désignées par différents 
termes : mow‘eze (sermon), nokte (épigramme), 
eshāre (allusion), laṭīfe (anecdote amusante), nazīre 
(exemple) et tamthīl (proverbe), mais aussi par des 
termes plus généraux comme ḥekāyat et qeṣṣe. Elles 
peuvent être utilisées pour un enseignement par 
les prédicateurs dans les mosquées ou les cheikhs 
soufis dans leur khānaqāh. D’ailleurs, Mehran 
Afshari débute son exposé par une discussion sur 
les différents types de prédicateurs (qāṣṣ, mudhakkir, 
vā‘iẓ) en s’appuyant sur un ouvrage d’Ibn al-Jawzī 
(m. 1201) intitulé al-Quṣṣās wa l-mudhakkirīn. Alors 
que les quṣṣāṣ sont vus de manière négative car ils 
sont accusés de raconter des histoires et d’inventer 
des hadiths, les mudhakkirῡn sont vus de manière 
positive puisque leur rôle est de rappeler aux croyants 
les tourments de l’enfer en cas de non-respect de la 
loi religieuse. Ces histoires populaires apparaissent 
dans les sources arabes depuis les premiers siècles 
de l’islam, mais on ne les trouve en persan qu’à partir 
du xiiie siècle. On remarque de nouveau la proximité 
entre la culture arabe et persane dans la sphère 
religieuse. Les histoires populaires utilisent un langage 
simple, bien adapté aux différentes audiences, mais 
dans une langue plus ornée dans leur forme écrite.

A partir du xixe siècle, on note un changement 
dans le monde littéraire persan. Le chapitre 10 
« The Development of Modern Persian Prose: From 
the Nineteenth to the Early Twentieth Century. » 
(p. 481-519) écrit par Iraj Parsinejad brosse le tableau 
de la prose moderne persane et explique comment 
des genres littéraires plusieurs fois centenaires ont 
changé rapidement. Un constat s’impose, la perte du 
rôle central du langage orné et rhétorique en faveur 
d’un nouveau type de prose qui apparaît comme 
une « littérature » (adabiyyāt) au sens moderne du 

terme. La relation avec la langue arabe s’est érodée et 
de nouveaux genres littéraires, comme les nouvelles, 
les histoires courtes, les pièces de théâtre et la critique 
littéraire, font leur apparition sous l’impulsion d’une 
plus grande familiarité avec la culture européenne. 
Cette tendance a été facilitée, comme le fait remar-
quer M. Afshari, par l’étude par les écrivains iraniens, 
des lagues européennes et par la traduction de cer-
tains ouvrages européens en persan. On remarque 
l’importance prise par la presse dans les débats grâce 
au développement de l’imprimerie. Au cours de la 
période de la révolution constitutionnelle en Iran 
(1905-1911), la littérature persane ne se présente pas 
au lecteur sous la forme de livres ou de divans poé-
tiques, mais à travers les journaux et les magazines. 
Plusieurs magazines littéraires mensuels sont créés, 
comme par exemple Dāneshkade, fondé, en 1918, par 
Muḥammad Taqī Bahār. Le magazine comporte des 
articles socio-politiques et littéraires. On peut aussi 
citer Āyande, créé par Maḥmūd Afshar en 1925 dont 
l’objectif était d’assurer « l’unité nationale de l’Iran ». 
Le journal a eu une seconde vie après la Révolution 
Islamique de 1979 lorsque le fils du fondateur, Iraj 
Afshar a assumé la publication jusqu’en 1994. Qānūn, 
le plus influent des journaux iraniens, fut publié pour 
la première fois à Londres en février 1890 par Mirza 
Malkom Khan, l’ambassadeur d’Iran en Angleterre. 
Selon Jan Rypka, spécialiste de littérature persane, 
« Qānūn was a paper which for fifteen years was a 
model for journalists of the Constitution ». Ce journal 
fut le principal facteur à l’origine de la renaissance 
politique et littéraire en Iran. Les écrivains iraniens 
utilisèrent les nouveaux genres littéraires (nouvelles, 
pièces de théâtre, etc.) pour exprimer leur point de 
vue, comme leurs homologues européens. L’individu 
qui émergea de ces genres littéraires jouit d’une 
identité indépendante, différente des stéréotypes 
qui caractérisaient la littérature du passé.

Ce riche volume édité par Bo Utas décrit les 
aspects littéraires d’un vaste corpus de genres litté-
raires persan en prose, du début de la période isla-
mique au xxe siècle. Certains textes étaient à l’usage 
des princes, des personnages des chancelleries, tandis 
que d’autres avaient une vocation scientifique ou 
historiques. Une large partie de ce corpus littéraire en 
prose est imprégné de religieux à travers les diverses 
formes de discours religieux et le soufisme. On a vu 
que beaucoup de textes en prose avaient circulé 
oralement avec leur mise par écrit. L’oralité est un 
facteur important dans la culture persane, un trait 
qui remonte à l’époque préislamique. On a souligné 
à plusieurs reprises la proximité des genres entre 
leur expression en arabe et en persan, notamment 
au début de l’islam et à la période classique. Avec le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 18

temps, la prose persane s’est éloignée de plus en plus 
des modèles arabes, pour s’en affranchir totalement 
dans la seconde moitié du xixe siècle et la première 
moitié du xxe siècle, avec notamment l’utilisation de 
genres empruntés à l’Europe.

Persian Prose fait découvrir au lecteur la richesse 
et la grande variété des genres littéraires persans, de 
manière exhaustive, et sur une très longue période 
historique. Par ailleurs, chaque article est suivi d’une 
très abondante bibliographie. Il faut souligner que les 

spécialistes qui ont contribué à la rédaction de cet 
ouvrage ont toujours pris la peine de contextualiser 
les textes, ce qui n’est pas toujours le cas lorsqu’il s’agit 
de textes littéraires au sens propre du terme. Comme 
la plupart des volumes publiés dans la série A History 
of Persian Literature, Persian Prose sera un ouvrage 
de référence incontournable pour les chercheurs et 
les étudiants qui s’intéressent à la culture iranienne.

Denise Aigle 
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

