| I. LANGUE €T UTTERATURE |

Bo UTas (ed.)
Persian Prose

Londres, I.B. Tauris (A History of Persian
Literature, V)

2021, i-xix + 562 p., index

ISBN: 9781845119065

Mots clés: manuels de chancellerie, inshd’, miroirs
des princes, pand, andarz, nasihat, akhlag, cosmogra-
phies, encyclopédies, médecine, traités d’agriculture,
calligraphie, historiographie persane, littérature
hagiographique, narrateurs professionnels, naqqdls,
littérature populaire, prose persane classique, prose
persane moderne, nouvelles

Keywords: Chancellery Manuals, insha’, Mirrors for
Princes, pand, andarz, nasihat, akhldg, Cosmographies,
Encyclopaedies, Medicine, Agricultural Treaties,
Calligraphy, Persian Historiography, Hagiographical
Literature, Professional Narrators, naqqals, Popular
Literature, Persian Prose, Persian modern Prose,
Novels

Ce volume s’inscrit dans la série A History of
Persian Literature fondée par Ehsan Yarshater, dont
le premier volume, General Introduction to Persian
Literature a été publié en 2009. Depuis, d'autres
ouvrages dans le domaine de la littérature persane en
prose ont été publiés, comme par exemple en 2012,
Persian Historiography (voir Bulletin critique des
Annales islamologiques, 2016) et, en 2018, Persian
Prose from Outside Iran. The Indian Subcontinent,
Anatolia, Central Asia, and in Judeo-Persian. Cet oue
vrage, Persian Prose, se compose de dix chapitres pré-
cédés d’'une introduction (p. xxi-xxxii) dans laquelle
I'éditeur, Bo Utas, discute le concept de «littérature »
en contexte persan, avant de, brievement, présenter
le contenu des différents chapitres. B. Utas (p. xxI-
xx1) explique que le concept européen de «littéq
rature » a pour équivalent, en persan moderne, le
terme adabiyyadt, un pluriel collectif renvoyant au
terme adab de l'arabe classique et du persan pour
désigner: la politesse, la civilité, 'éducation raffinée,
I'étiquette. En persan classique ancien, adab était
interchangeable avec farhang (fortement coloré par
le concept sassanide de frahang), un terme utilisé
pour « bonne éducation », incluant les «arts libé-
raux » avec des pratiques comme l'équitation, le jeu
de polo, le jeu d'échec et le jaquet. Peu a peu, farhang
a fini par désigner la culture. Lautre terme central
dans le persan classique qui induit I'idée de littérature
est sokhan, pas au sens strict du terme « mot », mais
le « mot par excellence », c'est-a-dire une définition

neutre du concept de littérature, a savoir des textes
écrits dans un beau langage.

Le chapitre 1 « A Medieval Nexus: Locating
Enshd’ and Its Ontology in The Persianate Intellectual
Tradition, 1000-1500 » (p. 1-96) est rédigé par Colin
Mitchell. Il propose une présentation chronolo-
gique du développement de l'écriture des inshd’
(lettres, papiers ou documents officiels) en quatre
périodes: 1) « Locating Enshd’ in the Formative
Islamic Period (8th-11th Centuries), 2) « Continuity
and Challenge: The Saljuq and Khwarazmian Era
(1100-1200), 3) « Innovative Impulses: The Mongol Era
(1250-1400) », 4) « Retranchement and Replication:
The Timurid Period (1400-1500). C'est au cours de la
premiére période, que sest développé l'art épistolaire
desscribes. Le premier traitéa l'usage des scribes (Risdla
ila I-kuttab) a été composé vers 750 par ‘Abd al-Hamid
al-Katib. Ce texte est considéré comme le début de la
prosearabe avec unintérét pour I‘écriture épistolaire et
la culture des secrétaires. Néanmoins, c'est Ibn al-Mu-
qaffa’ (m. 757) qui est,avec son al-Adab al-kabir dédié
al'artdessecrétaires, considéré comme le maitre dans
le domaine de la prose arabe. Cette période coincide
avec l'introduction du papier qui a conduit a ce que,
selon C. Mitchell, la Umma musulmane devienne un
« calligraphicstate » (p. 7). 1l n'est pas faux de dire aussi
que les Arabes ont une prédilection pour la poésie et
I'art oratoire, qui se sont manifestés dans I'utilisation
de la prose rimée (saj"). Sous les Bouyides, la science
épistolaire a continué a se développer avec une in-
fluence grandissante de la science de larhétorique (‘ilm
al-balagha) que le Asrar al-balagha de ‘Abd al-Qahir
al-Jurjani(m. 1078), par exemple, illustre parfaitement.

C. Mitchell présente les quatre principaux textes
composés au cours des xi€ et xi€ siecles. Les plus
célebres sont le Dastir-i dabiri rédigé en 585/1190 par
Muhammad Mayhani (m. ca. 576/1180) et le Ard’is
al-khavatir va nafd’is al-navadir de Rashid al-Din
Vatvat (m. 1182-83). Le Dastur-i dabiri est le meilleur
exemple d’'un manuel d’inshd’ visant a assister les
scribes dans les chancelleries persanophones. Ce
texte effectue une transition de la science épistolaire
arabe vers le persan. Rashid al-Din Vatvat a organisé
sa propre collection d'insha’ sur une base linguistique
avec les insha’ en arabe dans la premiére section et
des insha’ en persan dans la seconde section. Il fait
une large utilisation de la prose rimée, le saj’, des
citations coraniques et des hadiths prophétiques.
Dans l'introduction, il se présente comme le « roi des
scribes » et le «maitre des deux éloquences », pro-
bablement une référence au Coran et a la rhétorique
arabe, selon C. Mitchell (p. 32-33).

Parmi les ouvrages rédigés a 'époque mongole, le
plus célebre est, sans aucun doute, le Dastiir al-katib

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

fi ta’yin al-maratib de Muhammad b. Hindashah

Nakhjavani (m. apreés 1366). Nakhjavani se présente

comme celui qui veut rénover la science des secré-
taires: «for every new thing there comes a joy of

renewing its way ». Bien que Nakhjavani s’intéresse

principalement a établir une typologie des docue
ments administratifs, il cherche également a décrire la

société. Il recense les titulatures des différentes classes

de la société et la variété des positions (rois, sultans

émirs, jusqu’aux plus petites classes). On trouve

dans le Dastir al-katib un inventaire des espaces

politiques et religieux (batiments administratifs,
cours de justice, chancelleries, marchés, madrasas,
mosquées, khdnaqdh, petites villes et villages). En ce

sens, I'ouvrage de Nakhjavani est sans équivalent. Il

faut aussi signaler sa volonté de traduire en persan

la poésie arabe des premiers siecles de Iislam. La

période mongole a vu une profonde réorientation

dans le domaine des insha’ avec la présence d’'un

discours d’éthique politique teinté de concepts hel-
Iénistiques et de I'lran préislamique.

C. Mitchell considere la période timouride
(1400-1500) comme une période de « retrenchment »
et de «replication ». Ces souverains turciques adope
terent, comme les Saljugs et les Mongols, la langue
persane et la culture a travers «an overall synthesis
of ancien Iran notions of absolute kingship, Turco-
Mongol conceptions of corporate sovereignty, and
the relatively well-formed orthodoxy and legalism
of Arabo-Islamic culture » (p. 65). Apres la mort
de Tamerlan, les régnes de Shah Rukh (1411-1447)
et de Sultan Husayn Baygara (1469-1506) ont vu
un renouveau socio-économique au Khorassan, au
Khwarazm et en Asie centrale qui s'est traduit par
la reprise des activités agricoles autours des villes et
des villages (. Colin Mitchell présente trois ouvrages
importants pour cette période. La Risala-yi gavanin,
est rédigée par Mu'in al-Din Muhammad Zamchi
Isfizari (m. 1510), secrétaire d’'un notable de la cour
de Sultan Husayn Bayqara. Lintroduction de laRisala
montre que Isfizari avait une forte inclination envers
un soufisme teinté d'orthodoxie, caractéristique
de cette époque. Le Makhzan al-insha’ de Husayn
Va'iz Kashifi (m. 1504-5) évoque le Dastir al-kdtib
de Nakhjavani et sa prédisposition pour déterminer,
selon Colin Mitchell, «a model Perso-Turco-Islamic
state » (p. 80). Dans son introduction, Kashifidit que
le scribe doit étre familier de la littérature et de la
langue arabe. Le scribe doit connaitre les différentes

(1) Voir a ce sujet les nombreux travaux de Maria Subtelny, en
particulier, Le monde est un jardin. Aspects de I'histoire culturelle de
I'lran médiéval, Paris, 2002, et Timurids in Transition. Turko-Persian
Politics and Acculturation in Medieval Iran, Leyde, Brill, 2007.

strates de la société afin de décrire chaque personne
selon son véritable statut. On retrouve ici les préoc-
cupations de Nakhjavani. Kashifi qui divise la société
en trois catégories. La plus sublime (a‘la) comprend
le sultan, les émirs, les gouverneurs, les vizirs et les
personnels de I'administration. La plus honorée
(ashraf) inclut les sayyids, les cadis, les cheikhs, les
hommes de lettres, etc. La troisiéme, le groupe du
milieu (awsat) est celui des notables de province, des
chefs des tribus, des marchands et des chefs féodaux.
SiKashifis'inspire de la classification de Nakhjavani, il
s'inscrit également dans une longue lignée de miroirs
des princes, comme les Akhlag-i Ndsirf de Tusi, le
Siyasat ndma de Nizam al-Mulk et les Akhlag-i Jalali
de Davani. A I'époque de Kashifi, I'insha’ était devenue
une discipline de base pour le bureaucrate ordinaire.
Il a reproduit une grande variété de textes tirés des
ouvrages précédents. Comme l'a souligné Marie
Subtelny dans un article publié en 2003 dans Iranian
Studies : « Kashefi set for himselfa mission to assemble
and transmit the cultural patrimony of his age. » Le
genre de 'insha’ persan, depuis sa genése a I'époque
saljugide (Mayhani, Juvayni, Baghdadi), et son éla-
boration pendant la période mongole (Ibn-i Zaki,
Nakhjavani, Khwari), était un espace d'expression
qui permettait de contribuer au débat en cours sur
l'orthodoxie, I'orthopraxie, la philosophie et la théo-
sophie, au niveau le plus profond.

L. Marlow est l'auteure du chapitre 2 « Advice
Literature » (p. 97-145). Elle débute ce chapitre en
donnant la traduction des différents termes utilisés
dans les discours de conseils. Elle cite le terme persan
andarz, « conseil », et son proche synonyme pand et
nasthat (d'origine arabe). Le terme akhlag, lui aussi
d'origine arabe, signifie « disposition morale », et par
extension, éthique. Les termes kherad et hekmat,
« sagesse », dénotent également une maxime ou un
aphorisme moral. Dans le contexte de la littérature de
conseils, adab fait référence a un modele de conduite
appropriée, exemplaire.

Ce chapitre s'intéresse a quatre catégories
de textes: 1) les sentences individuelles ou les
collections de sentences, 2) les collections et les
cycles derécits, 3) les miroirs des princes, 4) les traités
philosophiques sur les sujets éthiques. Néanmoins,
ces quatre catégories ne sont pas séparables les unes
des autres. Les deux premiéres catégories forment
des répertoires auxquels les auteurs d'ouvrages de
conseils ont puisé. Le célebre poéte de Chiraz, Sa‘di
(m. 1292), est souvent présenté comme celui qui a
exprimé de la plus parfaite maniére la morale persane,
dans le Bistdn et le Gulistan.

Dans le paragraphe intitulé « Continuities and
Interactions Among the Pahlavi, Arabic, and Persian

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

Advisory Literatures », L. Marlow explique que
Ibn al-Mugaffa’ (m. ca. 757), Aban-i Lahigi (m. 815),
Rayhani (m. 834) et Sahl b. Haron Rahaveyh (m. 830)
ont traduit et adapté beaucoup de textes sassanides
en arabe. La langue arabe, dit-elle, fut, de fait, un
médium commun pour la réception et la diffusion
d’un vaste répertoire de sentences et d'aphorismes.
Des textes sanskrits, grecs et syriaques sont aussi
traduits en arabe. La version arabe d’un livre de
conseils sassanide, le Ahd-i Ardashir (« Testament
d’Ardashir ») a largement circulé et a été intégré dans
toutes les anthologies et ouvrages de littérature de
conseils. Un autre texte d'époque sassanide, le Tansar-
nama (« Lettre de Tansar ») a également été traduit
en arabe par Ibn al-Mugqaffa’?. Ce dernier est aussi
le transmetteur, en arabe, d’'un autre texte majeur
de la littérature de conseil de cette période, le Kalile
va Demne, collection de fables allégoriques mettant
en scéne des animaux. Louvrage dérive en partie du
Pancatantra indien qui avait été traduit en pahlavi
a la période sassanide. Le passé préislamique a ainsi
largement contribué a la formation de la littérature
persane de conseils, non seulement de maniere
directe a travers les traductions, mais aussi comme
un vecteur de signification symbolique avec I'idée de
sagesse sous-jacente au concept de conseil.

L. Marlow fait remarquer que beaucoup de
collections de récits édifiants, comme le Bistan et
le Galistan de Sa'di, furent dédicacés a des person-
nages politiques. Elle cite le cas du Sindbad-nama
de Muhammad Zahiri Samarqandi qui est dédié
au souverain karakhanide Abu I-Muzaffar Kilich
Tamghach Khan (r. 1161-71). Zahiri met I'accent sur la
complémentarité entre la loi prophétique et la justice
royale, le savoir religieux et la sagesse expérimentale,
la prophétie (nubuvvat) et le pouvoir (saltanat), le
leadership (riyasat) et la gouvernance (siydsat).

La littérature de conseils aux princes joue un role
important dans les interactions entre I'arabe et le per-
san, de méme qu'avec le turk. Avant la composition, a
la fin du xi© siecle, du Qabiis-ndma (1082), le premier
miroir des princes rédigé en persan par Key-Kavus, le
souverain ziyaride du Gurgan, le Kutadgu bilig (« Sagesse
de la gloire royale »), avait été composé en turk a
Kashgharen 1069. Il est dédié au souverain karakhanide
Taghach Kara Bughra Khan (r. 1074-1102). Ces ouvrages,
rédigés dans les régions orientales de I'lran, refletent
un environnement faconné par les concepts persa-
no-islamiques de culture politique. L. Marlow décrit

(2) Sur ce transfert de la littérature de conseil sassanide, voir
Charles-Henri de Fouchécour, Moralia. Les notions morales dans
la littérature persane du 3¢/19¢ au 7°/13¢ siécle, Paris, Recherche
sur les civilisations, 1986, p. 19-112.

également les célebres ouvrages de Nizam al-Mulk
(m. 1092), le Siyar al-muliik, dédié au sultan saljugide
Malik-Shah, et le Nasihat al-muliik de Ghazali, aussi
composé pour un souverain saljugide, Muhammad
b. Malik-Shah (r. 1105-1118), ou son frére, Sanjar
(r. 1097-1157). Les miroirs des princes témoignent,
comme la littérature d’'inshad’, de 'importance de la
période saljugide dans la formation de la culture per-
sane. Des miroirs des princes virent également lejoura
I'époque des sultans saljugides d’/Anatolie. Les auteurs
de ces textes étaient souvent des Iraniens qui avaient
immigré en Anatolie a la suite del’arrivée des Mongols
en Iran. On peut citer 'exemple de Najm al-Din Daya,
un soufi de la tariga kubraviyya qui sétablit a Kaysari
en 1221 ol il rédigea le Mirsad al-ibad qui comporte
cing parties. La troisieme concerne la conduite desrois,
notamment leur comportement envers différentes
catégories de la société: vizirs, homme de plume,
gouverneurs, lettrés (juristes et prédicateurs), chefs
de village, paysans, marchands, artisans.

De nombreux ouvrages de conseils furent
rédigés a la période ilkhanide et dédiés a des petits
souverains locaux. Nusrat al-Din Ahmad, I'atabek
du Lur-i Buzurg en Iran méridional, était considéré
comme un souverain juste et sage. Shams al-Din
‘Abd al-Latf, le petit-fils de Riizbihan Baq]i, lui a dédié
le Rith al-jinan. Outre la biographie édifiante de son
aieul, ce texte contient un ensemble de « conseils
au prince ». Nusrat al-Din Ahmad y est qualifié de
«Sultan glorifié », «Juste du monde » et «Héritier
du royaume des Kayanides ». Shams al-Din ‘Abd al-
Latif consideére l'atabek du Lur-i Buzurg comme un
prince aussi glorieux que les souverains de la Perse
antique ®). Un autre miroir des princes, le Tuhfa («Le
présent ») rédigé par Sharaf Fadl Allah b. ‘Abd Allah
Qazvini, est également dédicacé a Nusrat al-Din
Ahmad, mais ce dernier est seulement qualifié de roi
de I'islam et refuge du peuple de la foi, sans I'associer
aux rois de I'lran ancien. On peut également citer le
Tarikh-i Vassaf qui contient un miroir rédigé dans la
tradition soufie adressé au sultan ilkhanide Oljeitii
(r. 1304-1317). Ces petits miroirs illustrent la double
identité de la culture royale persane fondée a la fois
sur son passé glorieux antique et I'islam dans sa
dimension spirituelle .

(3) D.Aigle Fars under The Mongols. llkhanid Administrators
and Persian Notables in Fars, Londres, Tauris, 2024, p. 136-137.
(4) On trouvera des éléments intéressants sur les modeéles
de royauté dans différents univers culturels dans A Critical
Companion to the ‘Mirrors for Princes’ Literature, N.-L. Perret
et S. Péquignot (eds.), Leyde, Brill, 2023. Voir en particulier les
contributions de M. Abbes, D. Aigle et L. Marlow.

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

Le xinesiecle fut témoin du développement
des traités éthiques (akhldq) qui se fondent sur la
science de la philosophie pratique (hikmat-i ‘amali).
Cette science développe la division des quatre vertus
cardinales (sagesse, courage, tempérance et justice)
établies sur les divisions platoniciennes de I'ame. Cest
Nasir al-Din Tasi qui, avec ses Akhlag-i Nasiri com-
posés en 1235, a donné la forme définitive des traités
d’éthiques en persan. Cette tradition s'est poursuivie
a la période post-mongole avec les Akhlag-i Jalali
(ca. 1475) de Davani. Ce dernier fut influent sous les
Ag Qoyunlu et dédia son ouvrage a Uzun Hasan. En
invoquant les succes militaires d’Uzun Hasan, son
respect de la loi divine et sa justice, Davani a justifié,
dans les Akhlag-i Jaldli, les revendications du sultan
en matiere de souveraineté légitime. Husayn Va'iz
Kashiff lui aussi se référe aux Akhlag-i Nasiri dans son
traité d'‘éthique, Akhlag-i Muhsini (1501-1502), dédié
au fils de Sultan Husayn Baygara. Parmi les théemes
traités par Kashifi on trouve la sincérité, la gratitude,
la croyance en Dieu, la modestie, la justice, la piété,
la compassion, etc. Il faut souligner I'importance
majeure des Akhlag-i Nasiri de Nasir al-Din Tasi dont
la tradition fut perpétuée a la cour des Moghols en
Inde. L. Marlow fait remarquer que la transmission
des textes de I'époque sassanide dans les premiers
miroirs des princes et la littérature des akhldq est res-
téessignificative, en Iran, jusqu’aux xvii® et xixe siecles.
Certains textes ont clairement bénéficié d’'un lec-
torat continu et d'une large circulation comme en
attestent, non seulement le nombre important de
manuscrits mais, aussi, par les traductions, les adap-
tations réalisées par les auteurs postérieurs.

Le chapitre 3 «Resdle, Magdle, and Ketdb: An
Overview of Persian Expository and Analytical Prose »
(p. 146-216) traite d’'une variété de textes désignés
par trois termes, d'origine arabe, qu'Ali Gheissati
(p. 149-150) définit les uns par rapport aux autres. Le
terme magale fait référence a un texte plus court que
resdle qui, lui-méme, désigne un texte plus court que
ketab. Il existe aussi un terme tiré de l'arabe, layehe
(souvent utilisé sous sa forme plurielle, lavayeh), qui
fait référence a un court texte méditatif. Par compa-
raison avec les trois autres termes, ldyehe est le plus
court des textes en prose. Ces textes, qui traitent
de sujets tres variés, dépendent, de nouveau, des
modeéles arabes par leur usage des dispositifs rhéto-
riques, d'un langage élaboré et des récits utilisés. Ali
Gheissari passe en revue les textes de la période clas-
sique, safavide et poste-safavide dans les domaines
de la philosophie et de la mystique. Il donne, dans
certains cas, de larges extraits en persan des textes
présentés et commentés. La progression importante
de 'imprimerie au xix¢ siécle a favorisé la production

et la publication d'un grand nombre de textes dans
différentes branches du savoir. Ali Gheissari avance
I'hypothése que les avancées technologiques, ainsi
que l'accroissement de I'éducation et de la commu-
nication, ont eu des implications dans la production
de textes dans de nouveaux champs du savoir. Au
xx¢ siecle, les textes qui traitaient essentiellement
de philosophie, ont été remplacés par un corpus
diversifié d'ouvrages trés hétérogenes portant sur
I'analyse historique et les théories sociales.

Les ouvrages scientifiques font l'objet du cha-
pitre 4 « Science in Persian » (p. 217-273) rédigé par
Ziva Vesel avec la collaboration de Sonja Brentjes.
Les auteures montrent, a partir d'exemples précis,
I'importance de la part littéraire dans les textes
scientifiques. Selon les classifications médiévales, la
littérature savante est divisée entre les « sciences
traditionnelles » (‘ulim-i nagli) et les «sciences
rationnelles (‘uliim-i ‘agli). Les sciences traditionnelles
ont été élaborées durant la période islamique, elles
regroupent la linguistique, les sciences arabes, les
sciences religieuses et I'histoire. Les sciences ration-
nelles, héritées des Sassanides, des Grecs et des
Indiens de la période préislamique, ont été transmises
en grande partie par la philosophie pratique aristo-
télicienne (éthique, économie, politique) et la philo-
sophie théorique (logique, mathématiques, physique,
métaphysique). Dans ce chapitre, sont présentés les
encyclopédies et les cosmographies. On peut citer le
Mafatih al-'uliim, achevé en 976 par Abl ‘Abd Allah
Khwarazmi pour le souverain samanide Nah I1. 1l est
intéressant de signaler que ce texte a servi de modeéle
pour des auteurs postérieurs. Le Magalid al-'uliim,
qui définit les termes techniques arabes, fut rédigé
peu apres 1358 a Chiraz par un auteur anonyme. ||
suit la méme structure que le Mafatih al-‘uliim de
Khwarazmi®),

Le classement dans ces encyclopédies suit la
division des sciences définie par Avicenne. C'est
particulierement le cas pour le Jami* al-‘ulidm de
Fakhr al-Din Razi (m. 1210). Les sciences physiques
s'intéressent a la météorologie, a savoir I‘étude des
phénomeénes atmosphériques (pluie, neige, orages,
vents, inondations, etc.), la formation des montagnes,
des riviéres et les tremblements de terre. La miné-
ralogie, la botanique, la zoologie et la géographie
font également partie des sciences physiques. Il faut
souligner l'intérét des Iraniens, depuis la période pré-
islamique, pour les traités d’agriculture. Le Varz-name

(5) Ilest dédicacé a Shah Shuja’ (m. 1384), le prince muzaffaride
de Chiraz, voir Keys to the Sciences (maqalid al-‘'uldm). A Gift for
the Muzaffaride Shah Shuja’ on the Definitions of Technical Terms,
éd. Gholamreza Dadkhah et Reza Pourjavady, Leyde, Brill, 2020.

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

rédigé sous les Samanides comporte des passages
de I'agronome grec, Cassianus Bassus (x¢s.). Le plus
célebre des traités d'agriculture, Athar va ehya’, fut
composé al'époque ilkhanide, il est attribué a Rashid
al-Din Fadl Allah, le célebre ministre et historien de
Ghazan Khan. En conclusion, Z. Vesel et S. Brentjes
(p. 265) disent que la plupart des textes scientifiques
persans ont une valeur littéraire certaine, ils sont
agréables a lire et contiennent des informations sur
le contexte de rédaction des ouvrages ainsi que des
anecdotes historiques.

Le court chapitre 5 « Calligraphy » (p. 274-278),
écrit par Francis Richard, s'intéresse aux traités de
calligraphie. Il dit « écrire est un art, mais aussi une
science ». Les traités de calligraphie établissent
des regles décriture, mais ils ont aussi des qualités
littéraires. Lexemple le plus ancien, en persan, est
le Rahat al-sudir de Ravandi, composé vers 1204-
1205 et dédicacé a Ka Khusraw, le sultan saljuqgide
d’Anatolie. Quelques années apres la disparition
en 1394 de Fadl Allah Astarabadi, le fondateur du
mouvement ésotérique houroufi (hurifi), est appa-
rue une doctrine qui donne aux lettres une valeur
religieuse, certains traités de calligraphie furent, ainsi,
influencés par le soufisme. Ahmad b. Suhrawardi
(m. ca. 1331), célebre calligraphe du xiv® siecle, était
vraisemblablement le petit-fils de Shihab al-Din
Suhrawardi, le fondateur de l'ordre soufi suhrawar-
diyya. La relation entre lignage soufi et calligraphie est
illustrée par un traité, le Tuhfat al-muhibbin, composé
en 1454 par Siraj Shirazi. Il dit que son maitre fut
Sadr al-Din Razbihan, descendant de la cinquieme
génération de Razbihan Baqli, le fondateur de la
rtizbihdniyya. Le vocabulaire et le style utilisés font
appel aux concepts des écrits de Riizbihan Baqli(®.
Les ouvrages de calligraphie traitent d’autres aspects
des arts du livre comme les encres, la fabrication du
papier, I'enluminure et la reliure. Le Gdalistan-i hunar
de Qadi Munshi Qumi, qui comprend les biogra-
phies de nombreux calligraphes, est le plus célébre
des traités de calligraphie en persan; il fut composé
vers 1606 et 'on peut dire que le xvi¢ siecle fut I'age
d'or pour ce type de littérature.

Dans le chapitre 6 « Considerations on Literary
Aspects of Persian Historiography » (p. 279-338), Bert
Fragner s'interroge la littérarité de I'historiographie
persane, une question déja abordée par Marilyn
Robinson Waldman (1943-96) et Julie Scott Meisami
dans de nombreuses publications. B. Fragner discute

les arguments avancés par les chercheurs pour ou

contre une lecture littéraire des textes historiques

persans. Le chef de ce mouvement en Iran fut, le

poete et politicien, Malek al-Sho‘ara Bahar (m. 1951)

quia maintenu I'idée que les chroniques devaient étre

lues comme des ouvrages littéraires par les spécia-
listes de littérature et comme des sources historiques

par les historiens. Les chercheurs européens (B. Spuler,
J. Sauvaget et B. Lewis), quant a eux, s'appuyant sur le

Tarikh al-rusul wa I-muliik de Tabari, ont affirmé que

I'historiographie persane dépendant des modeles

arabes. Néanmoins, la version persane de l'ouvrage

de Tabari par Bal'ami traduit une approche iranienne

de lécriture de I'histoire avec une tendance a la

narration des faits plutét qu'une approche anna-
listique. B. Fragner cite comme exemple le Mujmal

al-tawdrikh wa |-gisas, composé, vers 1126, par un

auteur anonyme qui montre une prédilection des his-
toriens pour l'usage des histoires (gisas, pl. de gissa).
Lautre modeéle qui a influencé I'écriture de I'histoire

en Iran est celui du «Livre des rois » (Shah-nama)

de Ferdawsi, considéré comme Iépopée nationale

persane antique. Ces chroniques versifiées ont contri-
bué a intégrer les Mongols dans la culture iranienne,
notamment a travers la fonction de lecteur du Shah-
nama, établie par Ghazan Khan a c6té de celle de lec-
teur de Coran”), Le Shdh-ndma-i Chingizi de Shams

al-Din Kashani, fut commandité par Ghazan Khan; il

repose sur les faits historiques rapportés par Rashid

al-Din dans le Jami" al-tawarikh, mais il s'inspire, du

point de vue stylistique, de Ferdawsi. On peut égale-
ment citer le Ghdzdn-nama, composé par Nar al-Din

Muhammad Azhdari apres la chute des llkhans, qui

donne une vision légendaire des Mongols d’Iran.
Dans les siecles qui ont suivi la période timouride,
depuis les Safavides jusqu’aux Qajars, on trouve des

modeles historiographiques tres diversifiés, notam-
ment avec les historiens d'origine turke, comme

Hasan Beg Rumlu (m. 1531) et Iskandar Beg Munshi

(m. ca. 1632). En conclusion, B. Fragner fait remarquer
que, dés le début, I'influence des traditions épiques et

narratives d'origine préislamique sur I'historiographie

persane a été prédominante.

Dans le chapitre 7 « Biographical Writing:
Tadhkere and Mandgeb » (p. 339-378), Paul Losensky
présente deux genres en relation avec les biographies
de différentes catégories de personnages. Les tad-
hkere sont avant tout des recueils rassemblant les
biographies de leaders religieux, de cheikhs soufis,

(6) Les établissements soufis étaient quelques fois des
scriptorium pour la copie de manuscrits, voir D. Aigle, Saints
hommes de Chiraz et du Fars. Pouvoir, société et lieux de sacralité
(xé-xv¢s.), Leyde, Brill, 2023, p. 231-236.

(7) Assadollah-Souren Mélikian-Chirvani, « Le livre des Rois,
Miroir du destin », Studia Iranica, vol. 1/1 (1988), p. 33-34; Bert
Fragner, Persophonie. Regionalitdt, Identitéit und Sprachkontakt
in der Geschichte Asiens, Berlin, 1999, p. 59-61.

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

de descendants du Prophéte Muhammad, mais
aussi de poétes. Les tadhkere concernent un plus
large éventail de personnages que les ouvrages de
mandaqeb dédiés a un seul personnage considéré
comme particulierement vertueux, en d’autres
termes un saint homme. Genre littéraire édifiant,
I'adab al-mandqeb reléve du genre hagiographique.
P. Losensky fait remarque que les tadhkere et les
ouvrages de mandqeb s'inspirent de modeles arabes.
Les ouvrages de tabaqdt pour les tadhkere et la sira
du Prophéte pour les récits de mandgeb. Ce type
de textes s'est rapidement développé en persan.
Le premier recueil de biographies de saints en per-
san, la Tadhkerat al-awliya’, fut rédigée par Farid
al-Din ‘Attar a la fin du xu® siécle. Dans la Tadhkerat
al-awliya; ‘Attar a réuni des biographies de saints
(dont une femme, Rabi‘a) choisis parmi les mys-
tiques des premiers siecles de I'lslam. Il integre des
méditations spéculatives, des légendes populaires,
des anecdotes historiques et des aphorismes qui
sont le produit d'une riche tradition intellectuelle
et poétique. On remarque que les tadhkere ont des
points communs avec les genres risdala et magqdla
décrits par Ali Gheissari. On note une prolifération
de tadhkere a la période timouride dont beaucoup
sont encore inédits. Le Nafahat al-uns de Jami est
sans doute l'ouvrage en persan le plus célebre de cette
période; il peut s'inscrire dans la filiation des Tabagat
al-sifiyya de ‘Abd al-Rahman Sulami (m. 1021) a tra-
vers la traduction en persan effectuée par ‘Abd Allah
Muhammad Ansari (m. 1089). La Tadhkerat al-awliyd’
et le Nafahat al-uns sont issus de la méme tradition
de compilation de vies de saints, ou la parole sert
de véhicule privilégié a I'enseignement. Néanmoins,
ces deux ouvrages ont été congus de maniére tres
différente. Jami transmet des parcours de sainteté en
accord avec l'orthodoxie religieuse d’Ansari, tandis
que la vision de la sainteté de ‘Attar est plus person-
nelle: il considere que le Prophéte et sa famille sont
a la source de la spiritualité musulmane. Un autre
ouvrage célébre de €poque timouride a été composé
par, Fakhr al-Din ‘Ali Safi, membre de la confrérie
nagshbandie. 1l s’agit du Rashahdt-i ‘ayn al-hayat,
daté de 1503, dont une grande partie est consacrée a
Khwaja Ahrar. Le genre tadhkere s'est diffusé en Inde
moghole, souvent appelé malfuzat (enregistrement
de discours oraux). Le prince Dara Shikoh (m. 1659)
est l'auteur de la Sakinat al-awliyd’, centrée également
sur un cheikh important, Miyan Mir, maitre de la
qgadiriyya a Lahore.

De nombreux recueils de biographies s'in-
téressent aux poetes, comme, par exemple, la
Tadhkerat al-sho'ard de Dawlatshah Samarqandj,
composée en 1487, qui contient 140 biographies de

poétes depuis Rudaki (m. 941) jusqu’a I'époque de
l'auteur. On peut aussi citer le Dastur al-vuzara’ de
Khwandamir, dédié aux biographies des ministres,
le Gilistan-i hunar de Qadi Ahmad Qumi, qui est
un tadhkere de calligraphes et de peintres, composé
vers 1606, et le Lubab al-albab de Muhammad ‘Awfi,
rédigé en Inde en 1221, qui recense des biographies
de rois, de personnels administratifs et de poetes.
Néanmoins, 'ouvrage biographique qui embrasse le
plus vaste groupe social et de classes professionnelles
est le Majdlis al-mu’'minin de Nar Allah Shushtari
écrit entre 1585 et 1592. Cet ouvrage contient des
biographies depuis I'¢poque du Prophete, non seu-
lement de soufis et de poetes (arabes et persans)
mais, aussi, de savants religieux, de philosophes, de
rois, de gouverneurs, de ministres et de calligraphes.
Le critére de sélection n'est pas professionnel mais
religieux. Tous ces personnages appartiennent,
en principe, au chiisme. P. Losensky présente de
nombreux autres tadhkira qui attestent la vitalité
de ce genre dans la culture iranienne. Il termine en
abordant la question de l'autobiographie, genre peu
représenté avant ['époque contemporaine. On trouve
quelques exemples dans I'Inde moghole, dont le
plus célébre est le récit des mémoires (Babur-nama)
de Zahir al-Din Babur (m. 1530), le fondateur de la
dynastie, qui a inspiré d'autres membres de la maison
royale moghole. Il ressort de cet article que la plupart
des écrits biographiques étaient, avant tout, fondés
sur une appartenance a certains groupes sociaux,
professionnels. Les capacités artistiques, les actions
exemplaires, I'éloquence et les vertus faisaient, de
méme, partie des criteres de sélection pour les
auteurs de tadhkira et de manaqib.

Le chapitre 8 «Stories and Tales: Entertainment
as Literature » (p. 379-454) est dévolu au riche
répertoire des histoires et des contes appelés dastan,
qgesse, revayat et hekayat. Mehran Afshari affirme
que le «storytelling » iranien est une tradition orale
fortement ancrée dans la culture persane. La nature
des histoires qui circulaient au x¢ siecle est inconnue,
mais de nombreux cycles d’histoire ont été mis
par écrit aux périodes postérieures, probablement
aux xi1® et xie siecles. Ces versions écrites ont été
copiées de sources écrites a partir de traditions orales.
Au xi€ siecle, deux groupes de narrateurs racontaient
de longues histoires, d’'une part, les animateurs de
rue (ma'raka-giran) et, d'autre part, les narrateurs
professionnels (naqgalan). Sous les Arsacides, a
I'époque préislamique, il y avait des narrateurs appe-
lés gosan (ménestrel) qui racontaient des histoires
pour le grand public dans les rues, mais aussi a la cour
royale avec accompagnement de musique. Il n'est
cependant pas possible d’affirmer que les naqqaldn

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

sont une émanation des gosan. A partir des Safavides,
le lieu d'exercice des naqgqadldn était les cafés; cette
profession devint trés populaire. La majorité des
cycles narratifs date de cette époque avec notam-
ment des cycles religieux chiites. Le «storytelling »
remplissait la méme fonction que le cinéma et la
télévision aujourd’hui. Il y eut une large diffusion du
Roman d’Alexandre (Iskandar-nama), dont il existe
des versions en arabe et en persan. M. Afshari attire
I'attention sur le fait que la version persane est en
relation étroite avec I'histoire achéménide légendaire
et les cycles narratifs sur Darab (Darius) et son fils
Firaz-Shah.

Les histoires populaires, anecdotes et exempla
sont décrits par Mehran Afshari dans le chapitre 9
«Popular Anecdotes and Satire » (p. 455-480). Ces
histoires et anecdotes sont orales, mais du point
de vue historique, elles doivent étre étudiées sous
leur forme écrite. Elles sont désignées par différents
termes: mow'eze (sermon), nokte (épigramme),
eshare (allusion), latife (anecdote amusante), nazire
(exemple) et tamthil (proverbe), mais aussi par des
termes plus généraux comme hekdyat et gesse. Elles
peuvent étre utilisées pour un enseignement par
les prédicateurs dans les mosquées ou les cheikhs
soufis dans leur khanaqah. D’ailleurs, Mehran
Afshari débute son exposé par une discussion sur
les différents types de prédicateurs (gdss, mudhakkir,
va'iz) en sappuyant sur un ouvrage d’lbn al-Jawzi
(m. 1201) intitulé al-Qussas wa I-mudhakkirin. Alors
que les qussas sont vus de maniére négative car ils
sont accusés de raconter des histoires et d'inventer
des hadiths, les mudhakkiron sont vus de maniére
positive puisque leur réle est de rappeler aux croyants
les tourments de I'enfer en cas de non-respect de la
loi religieuse. Ces histoires populaires apparaissent
dans les sources arabes depuis les premiers siecles
de l'islam, mais on ne les trouve en persan qu’a partir
du xnie€ siecle. On remarque de nouveau la proximité
entre la culture arabe et persane dans la sphére
religieuse. Les histoires populaires utilisent un langage
simple, bien adapté aux différentes audiences, mais
dans une langue plus ornée dans leur forme écrite.

A partir du xix¢ siécle, on note un changement
dans le monde littéraire persan. Le chapitre 10
« The Development of Modern Persian Prose: From
the Nineteenth to the Early Twentieth Century. »
(p. 481-519) écrit par Iraj Parsinejad brosse le tableau
de la prose moderne persane et explique comment
des genres littéraires plusieurs fois centenaires ont
changé rapidement. Un constat s'impose, la perte du
role central du langage orné et rhétorique en faveur
d’'un nouveau type de prose qui apparait comme
une «littérature » (adabiyyat) au sens moderne du

terme. La relation avec la langue arabe s'est érodée et
de nouveaux genres littéraires, comme les nouvelles,
les histoires courtes, les pieces de théatre et la critique
littéraire, font leur apparition sous I'impulsion d’'une
plus grande familiarité avec la culture européenne.
Cette tendance a été facilitée, comme le fait remar-
quer M. Afshari, par I'étude par les écrivains iraniens,
des lagues européennes et par la traduction de cer-
tains ouvrages européens en persan. On remarque
I'importance prise par la presse dans les débats grace
au développement de I'imprimerie. Au cours de la
période de la révolution constitutionnelle en Iran
(1905-1911), la littérature persane ne se présente pas
au lecteur sous la forme de livres ou de divans poé-
tiques, mais a travers les journaux et les magazines.
Plusieurs magazines littéraires mensuels sont créés,
comme par exemple Daneshkade, fondé, en 1918, par
Muhammad Taqi Bahar. Le magazine comporte des
articles socio-politiques et littéraires. On peut aussi
citer Ayande, créé par Mahmud Afshar en 1925 dont
l'objectif était d’assurer « I'unité nationale de I'lran ».
Le journal a eu une seconde vie apres la Révolution
Islamique de 1979 lorsque le fils du fondateur, Iraj
Afshar aassumé la publication jusqu'en 1994. Qandin,
le plusinfluent des journaux iraniens, fut publié pour
la premiere fois a Londres en février 1890 par Mirza
Malkom Khan, 'ambassadeur d’'lran en Angleterre.
Selon Jan Rypka, spécialiste de littérature persane,
«Qaniin was a paper which for fifteen years was a
model for journalists of the Constitution ». Ce journal
fut le principal facteur a l'origine de la renaissance
politique et littéraire en Iran. Les écrivains iraniens
utilisérent les nouveaux genres littéraires (nouvelles,
piéces de théatre, etc.) pour exprimer leur point de
vue, comme leurs homologues européens. Lindividu
qui émergea de ces genres littéraires jouit d’'une
identité indépendante, différente des stéréotypes
qui caractérisaient la littérature du passé.

Ce riche volume édité par Bo Utas décrit les
aspects littéraires d’'un vaste corpus de genres litté-
raires persan en prose, du début de la période isla-
mique au xx¢ siecle. Certains textes étaient a l'usage
des princes, des personnages des chancelleries, tandis
que d’autres avaient une vocation scientifique ou
historiques. Une large partie de ce corpus littéraire en
prose est imprégné de religieux a travers les diverses
formes de discours religieux et le soufisme. On a vu
que beaucoup de textes en prose avaient circulé
oralement avec leur mise par écrit. Loralité est un
facteur important dans la culture persane, un trait
qui remonte a I'époque préislamique. On a souligné
a plusieurs reprises la proximité des genres entre
leur expression en arabe et en persan, notamment
au début de l'islam et a la période classique. Avec le

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

temps, la prose persane s'est éloignée de plus en plus
des modeles arabes, pour s’en affranchir totalement
dans la seconde moitié du xix¢ siécle et la premiere
moitié du xx¢ siecle, avec notamment l'utilisation de
genres empruntés a |'Europe.

Persian Prose fait découvrir au lecteur larichesse
et la grande variété des genres littéraires persans, de
maniere exhaustive, et sur une tres longue période
historique. Par ailleurs, chaque article est suivi d'une
tres abondante bibliographie. Il faut souligner que les

I. LANGUE €T UTTERATURE

spécialistes qui ont contribué a la rédaction de cet
ouvrage ont toujours pris la peine de contextualiser
les textes, ce qui n'est pas toujours le cas lorsqu'il s"agit
de textes littéraires au sens propre du terme. Comme
la plupart des volumes publiés dans la série A History
of Persian Literature, Persian Prose sera un ouvrage
de référence incontournable pour les chercheurs et
les étudiants qui s'intéressent a la culture iranienne.

Denise Aigle
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Bo Utas (ed.): Persian Prose, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

