
	 BCAI 39	 99

III. Histoire et historiographie

Mohamad El-Merheb, Mehdi Berriah
Professional Mobility in Islamic Societies  
(700-1750). New Concepts and Approaches

Leyde, Brill (Handbook of Oriental Studies. 
Section 1 The Near and Middle East, 157) 
2021 xii, 245 p. 
ISBN : 9789004467620

Mots clés :  mobilité professionnelle, Islam, savant, 
administrateur

Keywords:  Professional mobility, Islam, Ulama, 
Administrator

Cet ouvrage est la publication, un peu aug-
mentée en chronologie, d’un workshop orga-
nisé par Mohamad El-Merheb et Mehdi Berriah à 
la School of Oriental and African Studies (SOAS) 
de Londres en mars 2019. Ce colloque avait pour 
thème : « Professional Mobility in the Islamic Lands 
(900-1600): ʿulamāʾ, ʿubadāʾ, and administrators ». 
L’ouvrage se compose de trois grandes parties accueil-
lant neuf contributions ; un avant-propos et une 
introduction ainsi qu’un index général complètent 
l’ensemble. Une bibliographie suit chacun des articles.

L’introduction, rédigée conjointement par les 
deux éditeurs, permet rapidement au lecteur de 
cerner les ambitions des axes thématiques relatifs au 
champ de l’« ulamologie » pour reprendre l’expres-
sion de Konrad Hirschler, auteur de l’avant-propos 
(p. VII). Il est, par ailleurs, précisé que la question des 
mobilités sera étudiée au prisme des trajectoires de 
lettrés, principalement savants et administrateurs. 
Cette étude entend combler une lacune historio-
graphique présentée dans l’introduction : en effet, la 
mobilité professionnelle n’a, auparavant, été abordée 
que de manière annexe (cf. notes 5 et 7). Les éditeurs 
tentent de savoir si les seules compétences pouvaient 
suffire à justifier ces mobilités ou si d’autres critères 
pouvaient interférer : l’origine sociale, l’origine eth-
nique ou encore l’inscription dans une école juri-
dique. Cette mobilité est étudiée selon des « axes 
spatiaux » bien particuliers (p. 6-8) : horizontaux, 
de promotion ou au contraire de rétrogradation, ou 
verticaux, mettant en exergue la polyvalence de cer-
tains lettrés, ce qui dans les faits signifie un cumul de 
plusieurs fonctions. Cette spatialité peut également 
s’appréhender géographiquement puisque l’ouvrage, 
présente les parcours de personnages tous extérieurs, 
à l’origine, aux grands centres intellectuels. Les sou-
verains ont fait de leurs capitales (Bagdad, Damas, 
Grenade, Ispahan ou encore Le Caire), d’importants 
centres urbains et de diffusion du savoir. Les lettrés 

étaient ainsi attirés par ces villes qui représentaient 
un moyen de progresser dans l’échelle sociale grâce, 
notamment, à la professionnalisation de certaines 
corporations. C’est ainsi que la carrière militaire ne 
constituait plus la seule voie possible d’ascension, 
notamment à partir du xe siècle, où certains pou-
voirs étaient tenus par des généraux (par exemple 
Seljoukides ou Mamelouks). 

Différentes contributions portent sur des tra-
jectoires individuelles (chap. 4 : Qāḍī ʿ Abd al-Jabbār ; 
chap. 5 : Ibn Taymiyya ; chap. 7 : imām al-Ḥaramayn 
al-Juwaynī), collectives (chap 2 : muḥaddithāt ; 
chap. 3 : clan Aqīt ; chap. 6 : quḍāt ; chap. 8 : bureau-
crates), mais aussi comparées (chap. 1 : Qabīṣa/
al-Zuhrī ; chap. 9 : Ibn Ṭalḥa/Ibn Jamāʿa).

Une telle réflexion risque de n’être tributaire que 
d’une seule littérature : celle des dictionnaires bio-
graphiques (ṭabaqāt). Si certaines contributions ont 
utilisé la prosopographie comme unique approche, 
d’autres ont, au contraire, fait appel à des chroniques, 
mais aussi à des perspectives croisées intégrant des 
sources insoupçonnées : advice littérature et traités 
politiques (chap. 9), ou encore édits, sceaux et 
décrets (chap. 8).

La partie 1, intitulée Networks of Knowledge and 
Learning (p. 15-76), comprend trois chapitres. 

Le premier, rédigé par Mehmetcan Akpınar 
(« Medinan Scholars on the Move: Professional 
Mobility at the Umayyad Court », p. 15-39), s’inté-
resse, en contexte omeyyade, à l’émergence d’une 
« classe d’érudits » (p. 17) d’origine médinoise et à 
son interaction avec le pouvoir. À partir du par-
cours de deux savants, Qabīṣa b. Dhuʾayb (m. 705) 
et Ibn Shihāb al-Zuhrī (m. 742), l’auteur illustre les 
opportunités qu’offre la nouvelle capitale et les 
raisons qui ont poussé ces savants à envisager un tel 
déplacement de Médine à Damas.

Le  s econd,  de  Nadia  Maria  E l  Cheikh 
(« Professional Mobility and Social Capital: A Note 
on the muḥaddithāt in Kitāb Tārīkh Baghdād », 
p. 40-51), étudie la place des muḥaddithāt (savantes 
du ḥadīth) ayant vécu à Bagdad entre le viiie et le 
xie siècle. L’auteure utilise le dernier chapitre du Kitāb 
tārīkh Baghdād d’al-Khaṭīb al-Baghdādī (m. 1071), qui 
recense une trentaine de notices biographiques de 
femmes savantes. Cette position – acquise grâce à 
leur acuité intellectuelle – leur permettait de devenir 
des figures d’autorité, si bien que certains érudits, à 
commencer par al-Khaṭīb lui-même, avaient pour 
maître des femmes. L’auteure souligne, cependant, 
les limites d’une telle approche de genre, liées aux 
difficultés pour ces femmes à se déplacer, mais aussi 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Mohamad El-Merheb, Mehdi Berriah: Professional Mobility in Islamic Societies (700-1750). New Concepts and Approaches, recensé par Sami
Benkherfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 100

III. Histoire et historiographie

aux rapports hommes/femmes qui restreignent les 
interactions entre le maître et son disciple.

Enfin, dans le troisième chapitre, Marta G. Novo 
(« The Aqīt Household: Professional Mobility of a 
Berber Learned Elite in Premodern West Africa », 
p. 52-76), traite de la trajectoire des Aqīt, clan d’ori-
gine berbère ayant occupé à Tombouctou la fonc-
tion de juge (qādī), près d’un siècle durant. L’auteur 
explore la piste de l’union matrimoniale (avec le clan 
des And-Ag-Muḥammad) comme tremplin social, et 
pour intégrer les cercles savants de la ville. Ce statut 
d’hommes de loi, leur a permis d’acquérir, entre 
autres, un important « capital symbolique » (p. 64) et 
une manière de s’investir dans les affaires politiques 
du pouvoir songhaï.

La deuxième partie partie, intitulée Social 
Mobility and Professionalization, réunit, elle aussi, 
trois contributions.

Amel Belkamel (« The Professional Mobility 
of Qāḍī ʿAbd al-Jabbār between the Quest for 
Knowledge and the Confluence with Power », p. 79-
97) s’est penchée sur le parcours du théologien et 
juriste mutazilite ʿ Abd al-Jabbār b. Aḥmad (m. 1015). 
L’auteure soutient l’hypothèse selon laquelle la décen-
tralisation du pouvoir sous les Bouyides a encouragé 
« la mobilité des personnes et la circulation des idées » 
(p. 86). Les nombreux déplacements d’ʿAbd al-Jabbār 
b. Aḥmad – à Hamadān, Ispahan ou encore Baṣra – 
lui ont permis d’acquérir de solides connaissances 
en fiqh et en kalām. Cette mobilité géographique 
allait lui servir de tremplin professionnel puisque, 
au contact de personnalités savantes influentes du 
dār al-islām, il fut recommandé au vizir bouyide 
Ibn ʿAbbād al-Ṭalaqānī (m 995), par un maître 
commun, Abū ʿAbdallāh al-Baṣrī, pour occuper la 
fonction suprême de qāḍī al-quḍāt (« juge en chef ») 
à Rayy.

L’étude de Mehdi Berriah (chapitre 5, « Mobility 
and Versatility of the ʿ ulamāʾ in the Mamluk Period: 
The Case of Ibn Taymiyya », p. 98-130), porte sur 
la trajectoire, tout aussi connue qu’énigmatique, 
d’Ibn Taymiyya (m. 1328). L’auteur questionne le 
caractère officiel des responsabilités qu’il a exercées 
de son propre gré ou qui lui furent explicitement 
confiées par les autorités mameloukes. En effet, cer-
taines situations suggèrent, et l’auteur en identifie 
plusieurs, qu’Ibn Taymiyya a été pour l’essentiel 
motivé par une démarche purement personnelle 

– comme lorsqu’il partit négocier en 1299, auprès des 
Ilkhanides, une amān (« garantie de protection ») 
pour la population (p. 103). D’autres situations, au 
contraire, démontrent qu’Ibn Taymiyya put être 
directement missionné sur le terrain ou, consulté 

sur des questions théologiques, par le pouvoir. Nous 
pouvons à ce sujet mentionner l’épisode où le sultan 
al-Nāṣir lui demanda d’émettre une fatwa devant 
appuyer sa démarche – celle-ci concernait la confis-
cation (comme butin) des biens d’un chérif rebelle 
nommé Ḥumayḍa (p 110). Cependant, cette ascen-
sion, reconnue par la « population » (al-ʿāmma), 
semble-t-il, ne l’a pas été par les Mamelouks. Mehdi 
Berriah mentionne également les prises de position 
parfois politiques et dogmatiques qui ont contraint 
Ibn Taymiyya à subir une mobilité inversée jusqu’aux 
geôles damasquines.

Enfin, dans le dernier chapitre de la partie 2 
(chapitre 6, « Mobility among the Andalusī quḍāt: 
Social Advancement and Spatial Displacement 
in a Professional Context », p. 131-156), Adday 
Hernández López étudie la manière dont les 
dynasties d’al-Andalus, notamment omeyyade et 
almohade, ont utilisé les qāḍī-s comme relais du 
pouvoir afin de contrôler les ʿulamāʾ dont certaines 
familles pouvaient représenter un danger pour le 
pouvoir. Dans une approche exclusivement statis-
tique, l’auteur utilise, pour cela, une base de données 
(Prosopografía de ulemas de al-Andalus - https://
www.eea.csic.es/pua/), développée par l’Escuela de 
Estudios Árabes (EEA - Grenade) réunissant des 
notices biographiques. Les résultats ont mis en évi-
dence quelques spécificités, mais aussi des évolutions. 
À titre d’exemple, les premiers qāḍī-s étaient issus 
pour l’essentiel des sphères militaires, mais, vers la fin 
de l’émirat omeyyade, les Berbères et les nouveaux 
convertis finirent par occuper ces fonctions (p. 151). 
Les résultats exposés n’ont cependant pas permis à 
l’auteur, et ce fut là sa plus grande difficulté, d’iden-
tifier sur l’ensemble de la période un (seul) profil de 
qāḍī-s. 

La troisième et dernière partie intitulée Power, 
Politics, and Mobility, regroupe les trois dernières 
études.

La contribution de Syifa Amin Widigdo (cha-
pitre 7, « Imām al-Ḥaramayn al-Juwaynī’s Mobility 
and the Saljūq’s Project of Sunnī Political Unity », 
p. 159-181) s’intéresse à l’héritage intellectuel d’al-
Juwaynī, surnommé l’imām al-Ḥaramayn (m. 1085). 
L’auteur dévoile la manière dont al-Juwaynī a réussi à 
s’intégrer aux milieux savants locaux, mais aussi dans 
divers autres lieux d’apprentissage comme Bagdad, 
Ispahan ou le Ḥijāz. Cette mobilité spatiale a été 
favorisée par le réseau de madrasas développé par le 
pouvoir seldjoukide. S.A. Widigo montre également 
comment al-Juwaynī a réussi à s’inscrire dans la lignée 
intellectuelle héritée de ses deux maîtres spirituels : 
al-Shāfiʿī et al-Ashʿarī. Cette réputation lui a permis 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Mohamad El-Merheb, Mehdi Berriah: Professional Mobility in Islamic Societies (700-1750). New Concepts and Approaches, recensé par Sami
Benkherfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 101

III. Histoire et historiographie

d’être repéré par Niẓām al-Mulk, qui lui confia la 
direction et la gestion de l’école qu’il fonda à Nishapur.

Mohammad Amir Hakimi Parsa (chapitre 8, 
« Iran’s State Literature under Afghan Rule 
(1722–1729) », p. 182-206) se propose d’examiner 
les sept années où l’Iran passa sous la tutelle d’une 
dynastie afghane, celle des Hotakis. Il analyse la 
manière dont les nouvelles autorités se sont accaparé 
la chancellerie (divān) existante, ce afin de combler 
des besoins urgents de bon fonctionnement liés au 
départ précipité des pouvoirs séfévides de la région. 
Pour décrire ce phénomène, l’auteur parle, très 
justement, de « mobilité inter-dynastique » (p. 183), 
et questionne les problématiques d’adaptabilité 
de cette nouvelle bureaucratie. Il utilise pour cette 
étude un corpus, peu sollicité jusque-là, dont un édit 
(farmān traduit en annexe, p. 200-205) promulgué 
par le souverain al-Ashraf Shāh Hūtākī (m. 1730), qu’il 
compare avec ceux de l’ancienne tradition séfévide.

Enfin, le dernier chapitre (chapitre 9, « Islamic 
Political Thought and Professional Mobility: The 
Intellectual and Empirical Worlds of Ibn Ṭalḥa and 
Ibn Jamāʿa », p. 207-230), du à Mohamad El-Merheb, 
interroge le rapport d’interdépendance et d’influence 
« entre la mobilité professionnelle et la production de 
la pensée politique » (p. 207) en contextes ayyoubide 
et mamelouk. Il propose pour cela une étude dis-
tincte des parcours de deux juristes et juges chafiites 

– Ibn Ṭalḥa (m. 1254) et Ibn Jamāʿa (m. 1333) – et 
met en exergue les similitudes et les particularités 
de chacun. Il analyse la manière dont leur mobilité 
professionnelle a pu impacter la rédaction de leurs 
productions littéraires.

L’apport majeur de cet cette publication est 
de ne plus envisager la mobilité au seul prisme des 

opportunités que permettaient les carrières mili-
taires. La place du savoir et la professionnalisation 
de certaines corporations ont permis à des individus 
lettrés d’envisager, individuellement ou collective-
ment, ces mobilités (horizontales, verticales et/ou 
géographiques).

Nous pouvons, cependant, nous interroger sur le 
choix de la chronologie retenue, un millénaire d’his-
toire (700-1750), que les éditeurs rassemblent sous la 
bannière de la « pré-modernité ». Ce qu’ils justifient 
aux pages 10 et 11, en discutant la périodisation clas-
sique, et notamment l’inadaptabilité des bornes his-
toriques européennes en contexte musulman, et en 
évoquant légitimement l’« absence de consensus à ce 
sujet » (p. 10). Le chapitre 8, sur l’Iran du xviiie siècle, 
pourrait ainsi paraître décalé par rapport au reste de 
l’ouvrage, mais comme mentionné en introduction, 
les éditeurs ont préféré adopter « le point de vue 
alternatif » (p. 10) selon lequel la période moderne 
commence en Iran avec la venue des Qajars (1796-
1925), soit quelques décennies après la période 
traitée par Mohammad Amir Hakimi Parsa. 

Néanmoins, nous ne pouvons qu’apprécier la ri-
gueur de cet ouvrage et les perspectives de recherche 
qu’il permet d’envisager. La richesse et la complé-
mentarité des contributions permettent d’élargir les 
débats en cours dans le champ de l’« ulamologie ». 
Les différentes contributions ont mis en évidence la 
complexité du monde des savants et leur rôle parfois 
multiple dans les sociétés musulmanes pré-modernes. 
Ainsi, ces contributions permettent d’appréhender 
l’implication des savants dans les sphères religieuses, 
mais aussi, et surtout, sociales et politiques. 

Sami Benkherfallah 
Centre d’études supérieures  

de civilisation médiévale, Poitiers

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Mohamad El-Merheb, Mehdi Berriah: Professional Mobility in Islamic Societies (700-1750). New Concepts and Approaches, recensé par Sami
Benkherfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

