
	 BCAI 39	 96

III. Histoire et historiographie

Christian Mauder 
In the Sultan’s Salon: Learning, Religion,  
and Rulership at the Mamluk Court  
of Qāniṣawh al-Ghawrī (r. 1501–1516)

Leyde, Brill, (2 vols) 
2021, 1302 p. 
ISBN : 9789004435766

Mots clés :  al-Ghawrī, majlis, mamelouk, islam 
médiéval, Égypte, savoirs

Keywords:  Al-Ghawrī, Majlis, Mamluk, Medieval 
Islam, Egypt, Knowledge

Le récit mamelouk a longtemps été celui de 
l’histoire politique, militaire et urbaine. Il s’est, à 
postériori, enrichi des méthodes de la prosopographie. 
L’ouvrage de Norbert Élias (m. 1990) – Die Höfische 
Gesellschaft (1969) – a permis aux études curiales 
de se développer comme champ d’études distinct 
de celui des élites. Il développe le concept de cour, 
comme petite société, avec pour seul modèle les 
sociétés occidentales et, principalement, celle de 
la France du xviiie siècle. Les recherches récentes 
se sont éloignées de cette approche, considérée 
comme désuète, et ont permis le développement 
d’une histoire sociale nouvelle détachée de toute 
considération eurocentrique et, antérieurement, 
orientaliste.

Plusieurs travaux se sont intéressés à divers 
aspects de la cour mais aucune étude globale n’était 
venue combler cette lacune historiographique 
jusqu’à cet ouvrage de Christian Mauder. Il s’agit de 
la publication de la thèse qu’il a soutenue en 2017 
à l’université de Göttingen (faculté de philosophie), 
sous la direction de Sebastian Günther. S’il a enrichi 
l’histoire du fait social et religieux dans une société 
mamelouke décrite dans l’historiographie comme en 
déclin, Christian Mauder tend aussi à nuancer cette 
perception d’un âge d’or de l’islam révolu.

Au contraire, l’auteur présente la cour mamelouke 
comme un espace important de diffusion et de 
promotion du savoir, où le sultan « échangeait sur 
des sujets scientifiques, religieux et politiques » (p. 3). 
Ces rassemblements (majlis - pl. majālis) avaient lieu 
à la Citadelle, en compagnie de ʿ ulamāʾ ; ils pouvaient 
prendre la forme de discussions (questions-réponses). 
Cette religiosité prégnante est symptomatique d’un 
engouement de la société pour les spiritualités 
soufies et d’une influence considérable des religieux 
à la cour.

Les deux volumes (vol 1 p. 1-776 ; vol 2 p. 777-
1328) sont organisés en sept chapitres ; les annexes (1), 
une importante bibliographie (à jour), et plusieurs 
index fort utiles (2) sont disposés en fin du second 
volume (p. 1039-1302).

Les ambitions de l’auteur sont annoncées dès 
la quatrième page de son introduction (chapitre 1) : 
« Cette monographie cherche à combler une lacune 
dans la recherche actuelle en présentant la toute 
première étude complète et détaillée sur la vie de 
cour à l’époque mamelouke » (p. 4).

Il entend pour cela articuler sa réflexion autour 
de quatre axes principaux : (i) la conceptualisation de 
la notion de cour, (ii) l’implication de la cour dans les 
activités savantes, (iii) le rôle joué dans l’émergence 
d’une pratique religieuse et (iv) le développement 
des concepts de gouvernement, de représentation 
et de légitimation du pouvoir.

C .  Mauder  commence par  une étude 
lexicographique des termes arabes, employés dans 
les sources, qui permet d’approcher les notions 
d’élite, de notabilité et de cour. Puis, il analyse les 
différentes acceptions théoriques, notamment celles 
développées par Norbert Élias, Ronald G. Asch ou 
encore Lorenz Konrad. La principale interrogation de 
l’auteur est la suivante : la cour doit-elle s’envisager 
comme un espace, une entité sociale ou comme une 
série d’occasions ?

Le chapitre 2 (Historical Context and State 
of Research, p. 73-127) est consacré au règne de 
l’avant-dernier sultan mamelouke : Qāniṣawh 
al-Ghawrī (r. 906-922/1501-1516). L’auteur présente 
quelques éléments de contexte puis il expose les 
différents courants historiographiques se rapportant 
à la période étudiée depuis le xixe siècle. L’étude 
du règne d’al-Ghawrī, envisagée dans son contexte 
chronistique, se heurte néanmoins à la relative 
pauvreté des sources narratives cairotes, et à l’étroite 
dépendance, pour ce sujet, à la chronique d’Ibn Iyās : 
les Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqāʾiʿ al-duhūr. L’auteur 
analyse les quinze années du règne d’al-Ghawrī, qu’il 
scinde en trois périodes distinctes : 906-912/1501-
1507 (stabilisation du pouvoir), 912-919/1507-1513 
(période de paix) et 919-922/1513-1516 (période de 
turbulence). Cette longévité peut s’expliquer par une 
expérience du pouvoir, qui permit de retrouver un 

(1)   Appendix 1: Works Cited in the Accounts of al-Ghawrī’s 
majālis (p. 1039-1045) ; appendix 2: Participants in al-Ghawrī’s 
majālis (p. 1046-1060) ; appendix 3: Parallel Passages in the 
Accounts of al-Ghawrī’s majālis (p. 1061-1075).
(2)   Index of People, Places, and Texts (p. 1198-1221) ; Index 
of Quran Citations (p. 1222-1224) ; Index of Ḥadīth Citations 
(p. 1225) ; Index of Subjects and Terms (p. 1225-1302)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Christian Mauder: In the Sultan�s Salon: Learning, Religion, and Rulership at the Mamluk Court of Q?ni?awh al-Ghawr? (r. 1501�1516), recensé par Sami
Benkherfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 97

III. Histoire et historiographie

semblant de stabilité après la succession de courts 
règnes entre 901/1495 et 906/1501. 

Le chapitre 3 (Arabic, Turkic, and Other Sources, 
p. 128-316) est réservé à la présentation des sources, 
essentiellement textuelles, en langues arabe, turque et 
européenne : chroniques, dictionnaires biographiques, 
manuels de chancellerie ou encore miroirs au prince. 
Il faut noter l’absence de sources iconographiques 
(à l’exception de celles en couverture), bien que la 
peinture italienne de la première Renaissance avec 
des œuvres de Gentile Bellini et Giovanni di Niccolò 
Mansueti, représentant des portraits et des scènes 
de vie, aurait pu être utile pour illustrer la période 
étudiée. Néanmoins, l’essentiel de son corpus 
s’articule autour de trois manuels, très peu exploités, 
de retranscription des majālis, auxquels l’auteur 
réserve l’essentiel de son développement : Nafāʾis 
majālis al-sulṭāniyya fī ḥaqāʾiq asrār (p. 129-165), 
al-Kawkab al-durrī fī masāʾil al-Ghawrī (p. 166-186), 
et al-ʿUqūd al-jawhariyya fī l-nawādir al-Ghawriyya 
(p. 187-213).

Le chapitre 4 (Learning and the Transmission of 
Knowledge at al-Ghawrī’s Court, p. 317-575) aborde 
les processus d’apprentissage et de transmission des 
savoirs à la cour. Les majālis n’étaient accessibles qu’à 
un groupe restreint. Christian Mauder recense les 
individus y ayant siégé au moins une fois. Ses résultats, 
disponibles dans l’annexe 2 (p. 1046-1060), réunissent 
soixante personnalités. Il les regroupe en quatre 
catégories : l’hôte permanent (le sultan al-Ghawrī) ; 
les « participants locaux » (savants et fonctionnaires) ; 
(3) les « invités » spéciaux (principalement des 
personnalités itinérantes) et (4) ce que l’auteur 
appelle les « personnes de la périphérie » (serviteurs, 
musiciens, etc.). Néanmoins, il met en garde 
ses lecteurs, d’une part, sur l’exhaustivité de cet 
échantillon et, d’autre part, sur la porosité d’une telle 
proposition de catégorisation. Il nous faudrait, ainsi, 
appréhender le majlis comme réservé seulement à 
une partie restreinte de la population, que l’auteur 
s’est efforcé d’identifier. 

Une étude des sujets récurrents dans les majālis 
est également proposée. Bien qu’il existe une disparité 
entre les sources, l’auteur distingue huit thématiques 
principales : la jurisprudence (fiqh), l’exégèse du coran 
(tafsīr), les récits des Prophètes (qiṣaṣ), la croyance 
(ʿaqīda) et le kalām, le ḥadīth et la biographie du 
Prophète (sīra), la poésie (shiʿr), l’histoire (tarīkh) et 
la sagesse (du point de vue philosophique - ḥikma).

Le chapitre 5 (Religious Life at al-Ghawrī’s Court, 
p. 576-775) traite de la place de l’islam à la cour. 
Christian Mauder se présente, en quelque sorte, en 
rupture avec d’autres approches, dont certaines 
tendaient à présenter les Mamelouks comme issus 

d’une culture empreinte de rites chamaniques et 
païens. Il présente la cour du sultan al-Ghawrī comme 
« un centre dynamique de la vie religieuse » (p. 577) 
dont le quotidien serait régi par l’islam.

Pour étayer sa réflexion, il revient sur trois 
événements importants en lien avec le calendrier 
hégirien : la prière du vendredi (ṣalāṭ al-jumuʿa), la 
célébration de l’anniversaire du Prophète (al-mawlid 
al-nabawī) et le jour de ʿĀshūrāʾ. La cour serait ainsi 
une série de brèves occasions qui se répètent dans la 
durée. Ce sont les moments, et non les individus, qui 
la définissent. C’est ce qu’a soutenu Ronald G. Asch 
dans ses travaux, puis rapporté par C. Mauder, dans 
un tout autre contexte : celui de l’Europe médiévale 
et moderne.

L’auteur décrit également l’influence des 
communautés religieuses, du soufisme et d’autres 
minorités (comme – bien que limité – le chiisme). Il 
revient sur l’implication du sultan dans la vie religieuse, 
et sur son rôle dans la promotion de l’islam en tant 
que protecteur de la morale, investigateur du jihād 
et initiateur d’activités religieuses (que sont, par 
exemple, la constitution de waqf-s, l’organisation 
du maḥmal ou encore l’administration du ḥājj, etc.).

Enfin, le chapitre 6 (Rulership, Representation, 
and Legitimation of Rule at al-Ghawrī’s Court, 
p. 777-1009) traite des concepts et des pratiques 
de gouvernance et de représentation. L’auteur met 
ici en exergue les problèmes de légitimité dont 
souffrirait le pouvoir sultanien, qu’il décrit comme 
étant en « crise ». Celle-ci serait le résultat d’un 
handicap symbolique lié à l’origine servile, d’une 
part, mais aussi à des contextes politiques intérieurs 
(quatre sultans en cinq ans) et extérieurs instables, 
notamment dus à des rivalités territoriales et 
idéologiques avec les Ottomans et les Séfévides. 
C’est ainsi qu’al-Ghawrī et son entourage ont mis en 
place toute une politique discursive et symbolique 
de légitimation : construction d’une généalogie (par 
Jabala), références à des figures d’autorité (Alexandre 
le Grand, le Prophète Joseph, Maḥmūd de Ghazna), 
pour assoir la légitimité du sultan et par là du système 
de gouvernance mamelouk. 

Le chapitre 7 (p. 1010-1037) est la conclusion. 
Il consiste en deux propos distincts. Dans un 
premier temps, l’auteur résume sa recherche (en 
quinze pages), chapitre par chapitre, en exposant 
les principales idées abordées, puis, il conclut avec 
ses résultats et ses perspectives (qu’il développe en 
cinq points). Ainsi, l’idée principale, que C. Mauder 
n’a de cesse de réaffirmer, est celle d’une cour animée 
et qui continuait à constituer un important pôle 
culturel, intellectuel, littéraire, religieux et politique 
dans le dār al-islām.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Christian Mauder: In the Sultan�s Salon: Learning, Religion, and Rulership at the Mamluk Court of Q?ni?awh al-Ghawr? (r. 1501�1516), recensé par Sami
Benkherfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 98

III. Histoire et historiographie

Si nous devions par ailleurs formuler une 
remarque, elle aurait trait à l’organisation même des 
chapitres et à leur longueur. En effet, un déséquilibre 
peut être observé : à titre comparatif, le chapitre le 
plus long compte 258 pages (chapitre 5), tandis que 
le plus court n’en fait que 54 (chapitre 2). L’auteur 
aurait eu, peut-être, intérêt à réunir les chapitres 1 
(définition des termes), 2 (contextualisation) et 
3 (sources), dans un seul et même propos en guise 
d’introduction. D’ailleurs, il n’entre dans le vif du 
sujet qu’à la page 317, ce qui pourrait néanmoins 
s’expliquer par le volume important de son ouvrage 
qui, rappelons-le, est constitué de 1 302 pages.

Cela n’enlève rien aux qualités scientifiques 
et novatrices de l’ouvrage, et ce pour trois raisons. 
D’une part, l’auteur a présenté un corpus qui, jusque-
là, n’était que très peu exploité. Cela a permis de 
mettre en lumière des textes qui pourraient être une 
alternative, ou venir en complément de la chronique 
d’Ibn Iyās. Ensuite, l’auteur remet en question l’idée 
d’une période en déclin, d’un âge d’or de l’islam révolu, 

et ce, même à l’échelle du sultanat mamelouk. Il 
observe au contraire une cour animée et florissante.

Enfin, il déconstruit l’idée même du mamelouk 
inculte, n’ayant eu qu’une éducation limitée à 
l’apprentissage du Coran et des arts chevaleresques. 
Le sultan al-Ghawrī était un souverain qui tendait à 
l’instruction et l’érudition.

Pour toutes ces raisons, l’ouvrage de Christian 
Mauder, In the Sultan’s Salon: Learning, Religion and 
Rulership at the Mamluk Court of Qāniṣawh al-Ghawrī 
(r. 1501-1516), tient (et doit tenir) une place centrale 
dans nos bibliothèques, et devrait être au cœur de 
toute recherche historique en rapport avec la fin de 
la période mamelouke, et avec la cour de manière 
plus générale.

Sami Benkherfallah 
Centre d’études supérieures  

de civilisation médiévale, Poitiers

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Christian Mauder: In the Sultan�s Salon: Learning, Religion, and Rulership at the Mamluk Court of Q?ni?awh al-Ghawr? (r. 1501�1516), recensé par Sami
Benkherfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

